
  UNIVERSIDADE DE CAXIAS DO SUL 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

ÁREA DO CONHECIMENTO DE HUMANIDADES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO 

RÚBIA HOFFMANN RIBEIRO 

EDUCAR EM DIREITOS HUMANOS NO MUNICÍPIO DE CAXIAS DO SUL/RS: AS 

EXPERIÊNCIAS DE MILITANTES NEGRAS 

CAXIAS DO SUL 

2025



UNIVERSIDADE DE CAXIAS DO SUL 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

ÁREA DO CONHECIMENTO DE HUMANIDADES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO 

RÚBIA HOFFMANN RIBEIRO 

EDUCAR EM DIREITOS HUMANOS NO MUNICÍPIO DE CAXIAS DO SUL/RS: AS 

EXPERIÊNCIAS DE MILITANTES NEGRAS 

Dissertação apresentada ao programa de 
Pós-Graduação Stricto Sensu em Educação da 
Universidade de Caxias do Sul, como requisito 
para obtenção do grau de Mestre em 
Educação. 

Orientador: Prof. Dr. Danilo Romeu Streck 

Co-orientadora: Prof. Dra. Carolina Schenatto 

da Rosa 

CAXIAS DO SUL 

2025



Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
Universidade de Caxias do Sul

Sistema de Bibliotecas UCS - Processamento Técnico

CDU 2. ed.: 37:342.7

Ribeiro, Rúbia Hoffmann
Educar em direitos humanos no município de Caxias do Sul/RS [recurso

eletrônico] : as experiências de militantes negras / Rúbia Hoffmann Ribeiro. –
2025.

Dados eletrônicos.

Dissertação (Mestrado) - Universidade de Caxias do Sul, Programa de
Pós-Graduação em Educação, 2025.

Orientação: Danilo Romeu Streck.
Coorientação: Carolina Schenatto da Rosa.

 Modo de acesso: World Wide Web
 Disponível em: https://repositorio.ucs.br

1. Direitos humanos - Educação. 2. Antirracismo. 3. Movimentos sociais.
4. Mulheres negras. I. Streck, Danilo Romeu, orient. II. Rosa, Carolina
Schenatto da, coorient. III. Título.

Catalogação na fonte elaborada pela(o) bibliotecária(o)
Carolina Machado Quadros - CRB 10/2236

R484e



UNIVERSIDADE DE CAXIAS DO SUL 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

ÁREA DO CONHECIMENTO DE HUMANIDADES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO 

RÚBIA HOFFMANN RIBEIRO 

 EDUCAR EM DIREITOS HUMANOS NO MUNICÍPIO DE CAXIAS DO SUL/RS: AS 

EXPERIÊNCIAS DE MILITANTES NEGRAS 

Dissertação apresentada ao programa de 
Pós-Graduação Stricto Sensu em Educação da 
Universidade de Caxias do Sul, como requisito 
para obtenção do grau de Mestre em 
Educação. 

Orientador: Prof. Dr. Danilo Romeu Streck 

Co-orientadora: Prof. Dra. Carolina Schenatto 
da Rosa 

Banca Examinadora 

Dr. Danilo Romeu Streck - UCS 

_________________________________________________ 

Dra. Carolina Schenatto da Rosa - UCS 

_________________________________________________ 

Dra. Andréa Wahlbrink Padilha da Silva - UCS 

_________________________________________________ 

Dra. Georgina Helena Lima Nunes - UFPel 

_________________________________________________ 

Aprovado em 11/12/2025



Dedico este trabalho a todas as mulheres que 
sonham e lutam por dias melhores. 



 

AGRADECIMENTOS 
 

Agradeço ao professor Danilo Romeu Streck, que acolheu minha pesquisa e compartilhou um 

ensinamento precioso: seguir meu coração. Foi assim que escolhi trilhar o caminho que faz 

meu coração bater mais forte. 

Agradeço a Carolina Schenatto Rosa, cuja presença e apoio foram igualmente fundamentais 

nessa trajetória. 

Agradeço ao professor Geraldo Antônio da Rosa pelo aprendizado compartilhado em suas 

aulas e por sua valiosa contribuição na banca de qualificação. 

Agradeço à professora Georgina Helena Lima Nunes, que acolheu esta pesquisa e cujas 

contribuições foram fundamentais para que esta dissertação chegasse até aqui. 

Agradeço à professora Andréa Wahlbrink Padilha da Silva, que me recebeu no estágio de 

docência, espaço onde aprendi muito, e que gentilmente aceitou participar da banca de defesa. 

Agradeço a Bruna, Cláudia, Eliane, Eremi, Estela, Juçara, Karine, Michele, Sabrina e 

Samanta, que confiaram em mim e me deram a oportunidade de aprender com suas 

experiências. 

 

 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

E eu gostaria que todas as pessoas pudessem ter essa 
possibilidade de vivenciar uma cultura como mais 

uma cultura das muitas culturas que fazem um lugar. 
Conseguir aproveitar essa experiência sem o 

desconforto de não pertencer e sem essa arrogância 
de pertencer a uma cultura que é única ou a maior ou 

a mais importante.  
Bruna Letícia dos Santos 

 



 

RESUMO 
 

 
A presente pesquisa busca investigar como a sistematização de experiências de mulheres 
negras militantes de movimentos sociais pode contribuir para uma Educação em Direitos 
Humanos na cidade de Caxias do Sul - RS. A pesquisa participante aqui proposta quer 
aprender com as experiências de luta coletiva de mulheres negras de um movimento feminista 
e de um movimento negro da cidade, para enriquecer as reflexões e práticas da educação em 
direitos humanos a partir dos saberes do feminismo negro. Essa investigação se situa na 
tensão entre igualdade e diferença do discurso dos direitos humanos, sobretudo porque pensa 
a realidade local e sua prática de tornar invisíveis grupos diversos que compõem o território, 
principalmente a população negra, em detrimento de uma memória dominante da imigração 
italiana. Compreende-se os movimentos sociais como espaços educativos em direitos 
humanos, e que por isso oferecem elementos para descolonizar nossas reflexões teóricas e 
nossas práticas políticas e pedagógicas para uma educação em direitos humanos, onde o 
respeito à diversidade e o posicionamento antirracista e antissexista são questões basilares. A 
partir dos pressupostos do diálogo, da relação teoria e prática, e da participação coletiva na 
construção de conhecimentos, opta-se pela metodologia da sistematização de experiências, 
com base na obra de Oscar Jara Holliday. Busca-se, nesta pesquisa, articular a diversidade 
étnico-racial ao projeto de educação em direitos humanos. São referências teóricas os 
trabalhos de Nilma Lino Gomes, Bell Hooks, Achille Mbembe, Frantz Fanon e Neusa Santos 
Souza. Para contribuir com as etapas de análise da sistematização foi utilizada a análise de 
conteúdo de Bardin (2012). A sistematização das experiências de mulheres negras em Caxias 
do Sul amplia o entendimento dos direitos humanos e da militância, reafirmando a dimensão 
prática e interseccional necessária à educação em direitos humanos. Constata-se que, por meio 
de múltiplas estratégias e linguagens, suas ações têm difundido uma cultura de luta 
antirracista capaz de descolonizar a educação em direitos humanos desenvolvida em 
diferentes organizações, sobretudo nos movimentos sociais. 

 
 
 

Palavras-chave: Direitos humanos. Antirracismo. Educação. Movimentos Sociais. Mulheres 
Negras 

 



 

RESUMEN 
 

Esta investigación busca indagar cómo la sistematización de las experiencias de las mujeres 
negras activistas en los movimientos sociales puede contribuir a la Educación en Derechos 
Humanos en la ciudad de Caxias do Sul - RS. La investigación participante que se propone 
aquí pretende aprender con las experiencias de lucha colectiva de mujeres negras de un 
movimiento feminista y de un movimiento negro de la ciudad, para enriquecer las reflexiones 
y prácticas de la educación en derechos humanos desde los saberes del feminismo negro. La 
investigación se sitúa en la tensión entre igualdad y diferencia en el discurso de los derechos 
humanos, sobre todo porque reflexiona sobre la realidad local y su práctica de invisibilizar a 
los grupos diversos que conforman el territorio, especialmente a la población negra, en 
detrimento de una memoria dominante de la inmigración italiana. Se entienden los 
movimientos sociales como espacios educativos en derechos humanos, y  por lo tanto ofrecen 
elementos para descolonizar nuestras reflexiones teóricas y nuestras prácticas políticas y 
pedagógicas en la educación en derechos humanos, donde el respeto a la diversidad y una 
postura antirracista y antisexista son cuestiones fundamentales. Desde los supuestos del 
diálogo, de la relación entre teoría y práctica, y de la participación colectiva en la 
construcción del conocimiento, la metodología elegida es la sistematización de experiencias, 
basada en la obra de Oscar Jara Holliday. Esta investigación busca vincular la diversidad 
étnica y racial con el proyecto de educación en derechos humanos. Son referencias teóricas 
los trabajos de Nilma Lino Gomes, Bell Hooks, Achille Mbembe, Frantz Fanon y Neusa 
Santos Souza. Para contribuir a las etapas de análisis de la sistematización, se utilizará el 
análisis de contenido de Bardin (2012). La sistematización de las experiencias de las mujeres 
negras en Caxias do Sul amplía la comprensión de los derechos humanos y el activismo, y 
reafirma la dimensión práctica y interseccional necesaria para la educación en derechos 
humanos. Se constata que, mediante múltiples estrategias y lenguajes, sus acciones han 
difundido una cultura de lucha antirracista capaz de descolonizar la educación en derechos 
humanos desarrollada en diferentes organizaciones, especialmente en los movimientos 
sociales. 
 

 
 

Palabras clave: Derechos humanos. Antirracismo. Educación. Movimientos Sociales. 
Mujeres Negras. 

 



 

LISTA DE TABELAS 

 

Tabela 1 - Conjunto de Descritores 1 
Tabela 2 -  Pesquisas Selecionadas 1 
Tabela 3 - Conjunto de Descritores 2 
Tabela 4 - Pesquisas Selecionadas 2 
Tabela 5 - Roteiro para entrevistas 
 
 

LISTA DE IMAGENS 

 

FIGURA 1 - Notícia Jornal Pioneiro sobre Diretas Já em Caxias do Sul em 25/04/1984 
FIGURA 2- Ato político em frente à Catedral na Praça Dante Alighieri, s/d. 
FIGURA 3 - Desenho Metodológico. 
FIGURA 4: Bruna junto ao Coletivo Criadoras Negras. 
FIGURA 5: Michele fala na Câmara de Vereadores. 
FIGURA 6: Eremi conduz o ato político-cultural do 8 de março de 2020. 
FIGURA 7: Eliane conduz atividade para comunidade escolar sobre saúde e corpo. 
FIGURA 8: Notícia da morte de José Maria. 
FIGURA 9: Juçara no movimento Ele Não. 
FIGURA 10: Sabrina modelo na exposição Pele. 
FIGURA 11: Karina fala em ato sobre a morte de Marielle Franco em 2018. 
FIGURA 12: Samanta ato na Praça Dante Alighieri. 
FIGURA 13: Cláudia. 
FIGURA 14: Gráfico universo temático codificado. 
FIGURA 15: Estela participa de intervenção artística sobre violência contra a mulher. 
FIGURA 16: Intervenção artística na Praça Dante Alighieri. 
FIGURA 17: Batucada e faixas feministas ocupam Parque Getúlio Vargas. 
FIGURA 18: Eliane dança em ato político-cultural em 2020. 
FIGURA 19: Ato em solidariedade às vítimas do Covid e arrecadação de alimentos. 
FIGURA 20: Campanha virtual pelo isolamento social durante a pandemia. 
FIGURA 21: Bruna conduz protesto na descida da Júlio de Castilhos. 
FIGURA 22: Karina conduz protesto na rua Garibaldi em direção à rua Sinimbu. 
FIGURA 23: Juçara e Karina na Praça Dante Alighieri. 
FIGURA 24: Atividade no bairro Monte Carmelo, Samanta ao centro, Eremi primeira 
abaixada. 
 



 

LISTA DE SIGLAS 
 

ABL Academia Brasileira de Letras 

AICE Associação Internacional das Cidades Educadoras 

CEAP 

COMAI 

Centro de Articulação de Populações Marginalizadas 

Comissão Municipal de Amparo a Infância 

CUT Central Única dos Trabalhadores 

IENMN Primeiro Encontro Nacional de Mulheres Negras 

IIDH 

FAZ 

Instituto Interamericano de Direitos Humanos 

Fundação da Assistência Social 

FEB Força Expedicionária Brasileira 

FMI Fundo Monetário Internacional 

FNB Frente Negra Brasileira 

MMM Marcha Mundial das Mulheres 

MNU Movimento Negro Unificado 

MNUCDR 

OAB 

Movimento Negro contra a Discriminação Racial 

Ordem dos Advogados do Brasil 

ONU Organização das Nações Unidas 

PNEDH 

SAI 

Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos 

Serviço de Acolhimento Institucional 

TEM Teatro Experimental do Negro 

UBM União Brasileira de Mulheres 

UCS Universidade de Caxias do Sul 

UMCA União de Mulheres Caxienses 

UNEGRO União de Negras e Negros pela Igualdade 
  

  

  

 



 

SUMÁRIO 
 
1. INTRODUÇÃO​ 11 
2. REVISÃO DE LITERATURA​ 21 
3. INTERSECCIONALIDADES: A PARTICIPAÇÃO FEMININA NEGRA NOS 
MOVIMENTOS SOCIAIS E NA LUTA POR DIREITOS HUMANOS NO BRASIL​ 28 
4. EDUCAÇÃO EM DIREITOS HUMANOS EM UMA PERSPECTIVA 
ANTIRRACISTA​ 38 
5. CAMINHOS TEÓRICO-METODOLÓGICOS​ 47 

5.1 MOBILIZANDO O CAMPO​ 51 
5.2 MOVIMENTOS DA PESQUISA​ 56 

6. A EXPERIÊNCIA DE SER UMA MILITANTE NEGRA EM CAXIAS DO SUL -  
“NÓS POR NÓS”​ 60 

6.1 BRUNA  - “UM LUGAR QUE NÃO PERMITIA A MINHA EXISTÊNCIA”​ 60 
6.2 MICHELE XAVIER - “EU FUI ACUSADA DE NÃO SER BRANCA”​ 63 
6.3 ESTELA - “JUNTAS PARA FAZER ACONTECER”​ 66 
6.4 EREMI - “APRENDER A SE DEFENDER”​ 69 
6.5 ELIANE - “PRECISAMOS TER A CORAGEM DE ASSUMIR A NOSSA 
NEGRITUDE”​ 71 
6.6 JUÇARA - “CAVAR ESPAÇOS PARA PODER ESTAR NA LUTA”​ 75 
6.7 SABRINA - SE SENTIR PARTE DA CIDADE​ 79 
6.8 KARINA - “UM MOVIMENTO QUE ME AJUDA A PENSAR MINHAS DORES”​
81 
6.9 - SAMANTA - “TEM QUE SE REINVENTAR TODO DIA PARA SER UMA 
MULHER NEGRA”​ 84 
6.10 CLÁUDIA - “PENSAR AS RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS NO LUGAR DE 
FUTURO”​ 87 

7.  ENCONTRO COLETIVO -  “O IMPORTANTE DO COLETIVO E DOS 
MOVIMENTOS É  A GENTE SE RECONHECER NO OUTRO”.​ 92 
8. “CONSTRUIR POSSIBILIDADES DE LIBERDADE”​ 106 

8.1 DIREITOS HUMANOS E MOBILIZAÇÃO POLÍTICA - “CAXIAS DO SUL 
PRECISARIA SE DESVELAR”.​ 106 
8.2 APRENDIZAGENS EM DIREITOS HUMANOS - “A GENTE TENTA FACILITAR 
O CAMINHO PARA O FUTURO”.​ 114 

CONSIDERAÇÕES FINAIS​ 124 
REFERÊNCIAS​ 128 
APÊNDICES​ 135 
 

  

 

 



11 

1.​  INTRODUÇÃO  
 

Durante meu percurso na Graduação em Licenciatura em História, os chamados 

“excluídos da História1” ou, nas palavras de Paulo Freire, “os oprimidos” foram temas que me 

tocaram enquanto estudante. Assim me tornei pesquisadora voluntária no projeto HISENSPI: 

as narrativas presentes no jornal Pioneiro (1994-2018), análise e uso no ensino de História, 

coordenado pela professora doutora Eliane Gasparini Xerri, onde me dediquei a pesquisar 

sobre a narrativa do jornal sobre o Dia Internacional da Mulher. Em meu trabalho de 

conclusão de curso, pesquisei sobre a História oral do movimento feminista em Caxias do Sul 

de 1982 a 20032. Mas esse interesse em “amar e mudar as coisas”3, como cantava Belchior, 

não se limitou às oportunidades de pesquisa na graduação, e assim passei a atuar nos 

movimentos de juventude, estudantil e feminista. Contudo, foi somente quando tive a 

oportunidade de estagiar na Divisão de Museus da Prefeitura de Caxias do Sul, e assim pude 

estar presente em todos os espaços museais da cidade como o Monumento Nacional ao 

Imigrante, Museu Municipal Maria Clary Frigeri Horn, Museu Ambiência Casa de Pedra, 

Museu da Uva e do Vinho, Museu da FEB (Força Expedicionária Brasileira) e o Memorial 

Atelier Zambelli, que comecei a questionar de forma mais enfática como a minha própria 

prática poderia ser ou não reprodutora das opressões que eu me colocava contra. Nesses 

espaços, principalmente no Museu Municipal, em minha interlocução com os visitantes, 

observei várias falas reprodutoras de racismo, principalmente sobre estereótipos que se 

referiam aos afrodescendentes como trabalhadores menos dedicados, menos capacitados que 

os trabalhadores imigrantes italianos e seus descendentes. Ali, no espaço dedicado a preservar 

e contar a história da cidade, passei a refletir em que medida nossas práticas educativas 

contribuem para essa invisibilidade, inferiorização e desumanização da população negra, que 

são reproduzidas e reafirmadas em diversos espaços educativos. Comecei a perceber como 

cada um desses espaços centra suas narrativas na contribuição econômica, cultural e social 

apenas do imigrante italiano, dando a percepção de que em Caxias do Sul não houve a 

presença de outros grupos étnicos, sobretudo contribuindo para a invisibilidade dos 

afrodescendentes na região. Conforme Giron e Radunz (2012, p. 144), “nas áreas de 

imigração europeia no Brasil meridional, como no caso da Serra Gaúcha, essa invisibilidade 

3 Frase da  música Alucinação, do cantor Belchior, lançada em 1976. 

2 RIBEIRO, Rúbia Hoffmann. “Eu Posso Estar No Lugar Que Eu Quiser!”: Vozes do Movimento Feminista em 
Caxias Do Sul (1982-2003). Trabalho de conclusão de Curso  (Licenciatura em História), UCS, 2020. Disponível 
em: https://repositorio.ucs.br/xmlui/bitstream/handle/11338/8803/TCC%20Rubia%20Hoffmann%20Ribeiro.pdf  

1  O termo “excluídos da História” faz alusão à obra de Michele Perrot, “Os excluídos da história: operários, 
mulheres e prisioneiros”. 3.ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra Ltda, 2001. 

https://repositorio.ucs.br/xmlui/bitstream/handle/11338/8803/TCC%20Rubia%20Hoffmann%20Ribeiro.pdf


12 

parece ainda maior, sendo reforçada muitas vezes por uma historiografia ligada ao discurso 

hegemônico local”. 

Quando ingressei no mestrado, estava atuando como educadora social em um Serviço 

de Acolhimento Institucional (SAI) para crianças e adolescentes. Nesse contexto, as reflexões 

sobre lugares sociais de privilégio e subalternidade, sobre racismo, o sexismo e a 

desigualdade social foram aprofundadas de forma intensa e cotidiana. Nos primeiros meses 

trabalhando nesse espaço, senti um medo de sucumbir em dois sentidos opostos: por um lado 

o medo de sucumbir emocionalmente diante de histórias de vida dilaceradas pelas mais cruéis 

facetas da violência, de não compreender os limites da minha atuação enquanto educadora 

frente a uma estrutura de sociedade excludente, e assim adoecer psicologicamente. Por outro 

lado, esse medo de sucumbir significava o temor em me deixar tomar pelo sentimento de 

impotência diante de tantas histórias que fazem o coração sangrar, de que essa impotência 

pudesse vir a se tornar a naturalização e a banalização de tanta injustiça social percebida nessa 

experiência. O que de fato experienciei é de uma complexidade e intensidade única e 

transformadora. Havia dias e dias… dias permeados por muito afeto e acolhimento, dias em 

que havia uma esperança muito grande, fosse porque famílias se reorganizavam, novas 

famílias surgiam, ou porque direitos antes negados eram conquistados, e principalmente, 

quando essas crianças e adolescentes podiam, enfim, encontrar um lar. Mas também havia os 

dias em que eu refletia sobre a coerência entre minha visão de mundo, aquilo que defendo e 

minhas utopias em relação a minha prática educativa, dias que era preciso lidar com 

sentimentos contraditórios e com frustrações. A experiência em um SAI reafirmou de forma 

contundente a necessidade de não “prescindir do sonho” (Freire, 2001, p.57), de 

interseccionar as relações de gênero, classe e raça na ação-reflexão-ação de nossas práticas 

políticas-pedagógicas.  Ainda durante o percurso do mestrado, fui nomeada professora da rede 

municipal de ensino de Farroupilha, passando a atuar em uma escola localizada em uma 

comunidade rural, marcada pela presença de famílias de descendência italiana e alemã. Esse 

novo contexto me apresentou uma realidade distinta daquela vivida no Serviço de 

Acolhimento Institucional, mas igualmente desafiadora. Logo nos primeiros meses de 

atuação, comecei a perceber, sem sutilezas, a reprodução de falas e posicionamentos racistas 

no cotidiano escolar, especialmente nas interações entre os estudantes. 

Essas vivências e as reflexões a partir delas, sobre reproduzir a desumanização ou ir na 

contramão ao apresentar possibilidades educativas humanizadoras me instigam a perguntar: 

como e o que podemos aprender com as experiências de mulheres negras que constroem a luta 

por direitos humanos em Caxias do Sul?  



13 

 O entrelaçamento dos recortes de classe, gênero e raça se deve ao entendimento de 

que, em um país marcado pelo Colonialismo como o Brasil, é imprescindível levar tais 

categorias de opressão em conta em nossas análises, pois as mulheres negras ocupam a base 

de opressões no sistema capitalista e, portanto, “quando uma mulher negra se movimenta, 

toda a estrutura da sociedade se movimenta com ela” (Davis, 2017). 

Na escrita dessa dissertação assumo um compromisso ético, político e epistemológico 

com a transformação social. É uma responsabilidade que carrego ao sistematizar e interpretar 

experiências de vida marcadas por uma realidade que jamais vivenciarei, que é racismo. Aqui, 

demarco meu lugar social de privilégio branco e busco elucidar sobre a questão do lugar de 

fala a partir do pensamento de Núbia Moreira (2023), que discute os desvios e capturas que 

importantes conceitos e categorias do movimento social sofrem, tanto pelo senso comum 

como pela extrema-direita.  
 

Então, eu vejo que essa captura, às vezes, do lugar de fala, a negação do lugar de 
fala, porque não pode falar do outro porque não está no lugar de fala, eu classifico 
como a preguiça política, de ampliar a democracia. Para mim, é isso. Ou, estou nesse 
lugar confortável e não posso falar pelo outro, porque o outro vai me acusar. Então, 
sempre o outro. Você nunca quer chegar mais próximo do outro porque o outro pode 
te acusar. Existe os excessos. A vida democrática é isso. Existe os excessos. Eu 
mesma, por exemplo, tive um aluno, um homem, branco, gay, que estudou mulheres 
negras. Para mim, é um exercício decolonial. Você vai estudar aquilo que 
diametralmente é oposto à tua vivência. Você vai estudar... e estudou. Teve que 
entrar em contato com as mulheres negras. Sofreu, porque ia para os lugares 
apresentar o trabalho e a primeira pergunta era “Porque você é um homem branco e 
está trabalhando com mulheres negras?”. É importante a gente também disseminar 
temas de pesquisa para as pessoas, para que não fique localizado somente, nos 
negros, nas mulheres, e nos gays, assuntos como as opressões de gênero, de raça, de 
sexualidade. Porque essas questões não são questões dos corpos oprimidos, são 
questões da sociedade (Moreira, 2023, p. 67). 
 

A reflexão de Núbia Moreira (2023) sobre a captura do lugar de fala, muitas vezes 

usada como uma desculpa para não abordar questões urgentes como o machismo ou o 

racismo, expõe o que ela chama de “preguiça política”. Essa postura precisa ser superada, pois 

é fundamental compreender que tais questões são, antes de tudo, temas da sociedade como um 

todo, e não apenas de grupos específicos. Contudo, isso não implica em negligenciar o 

protagonismo e a valorização das experiências de luta dos agentes sociais diretamente 

envolvidos no enfrentamento dessas formas de opressão. Eu lembro que, enquanto estava na 

graduação, participei de um coletivo de mulheres estudantes e nós promovíamos atividades 

para refletir sobre a realidade das mulheres na educação, na universidade e na sociedade como 

um todo. Certo dia, fomos à sala de um diretório acadêmico e ali demos início a uma roda de 

conversa que tinha como tema os usos da categoria gênero na pesquisa acadêmica. Nesse 



14 

momento, os homens que estavam ali esperando pela aula, conversando ou lanchando, 

levantaram-se e retiraram-se, afinal, iríamos conversar “assunto de mulher”... Nas ações do 

movimento feminista em que atuo, vejo com frequência a ausência de homens nas discussões 

ou em atos em defesa da vida sem violências para as mulheres. Tratar sobre nosso direito a 

uma vida sem violência sexista não é, e não deveria ser, “assunto de mulheres”, mas assunto 

de todos nós! Assim, enquanto mulher, espero que os homens possam ouvir o que temos a 

dizer, reconheçam nosso protagonismo na luta contra o sexismo, mas que lutem conosco. 

Djamila Ribeiro (2017) esclarece que lugar de fala não autoriza nem desautoriza 

ninguém a falar, tampouco se confunde com representatividade. De fato, trata-se do lugar 

social de onde falam grupos que têm experiências históricas em comum, como o racismo, o 

patriarcado e a opressão de classe. Núbia diz que o lugar de fala: 

 
Prevê inclusive para essas pessoas que têm esse lugar de fala “privilegiado”, um 
deslocamento, uma racionalização deles, uma sexualização deles. Então, é claro que 
é em prol de uma construção democrática é importante que todos nós possamos falar 
de todos os lugares (Moreira, 2023, p. 66). 
 

Essa pesquisa não trata, de forma alguma, de uma iniciativa que “quer dar voz” a 

algum grupo, pois as mulheres negras sempre tiveram uma voz potente, o que faltou foi 

escutá-las. É como disse Rubem Alves (2005), o que nos falta é a escutatória: 

 

Sempre vejo anunciados cursos de oratória. Nunca vi anunciado curso de 
escutatória.  
Todo mundo quer aprender a falar. 
Ninguém quer aprender a ouvir.  
Pensei em oferecer um curso de escutatória. Mas acho que ninguém vai se 
matricular. 
Escutar é complicado e sutil [...] 
Parafraseio o Alberto Caeiro que: “Não é bastante ter ouvidos para ouvir o que é 
dito; é preciso também que haja silêncio dentro da alma”. 
Daí a dificuldade: a gente não aguenta ouvir o que o outro diz sem logo dar um 
palpite melhor, sem misturar o que ele diz com aquilo que a gente tem a dizer[...] 
Nossa incapacidade de ouvir é a manifestação mais constante e sutil de nossa 
arrogância e vaidade (Alves, 2005, p. 65-67). 
 

A nós, brancos e brancas, cabe a escutatória, a escuta sensível de quem foi “proibido 

de dizer a palavra”, pois a verdadeira mudança “não pode encontrar viabilidade fora dos 

níveis da consciência oprimida” (Freire, 2023, p. 73). Além de exercer a escutatória, cabe a 

nós, pessoas brancas, o compromisso, a tomada de posição, a autocrítica e a prática 

antirracista.  

Esta escrita aposta na experiência de mulheres negras militantes que nos legam 



15 

ensinamentos para uma educação em direitos humanos. Não se trata, de forma alguma, de 

pensar as protagonistas dessa pesquisa como informantes, mas sim como coautoras. 4 

É na busca por uma comunhão em prol da educação em direitos humanos em Caxias 

do Sul que se quer pesquisar com essas mulheres. No diálogo, no contraponto como diz 

Rubem Alves (2005, p. 71), “daí a importância de saber ouvir os outros: A beleza mora lá 

também. Comunhão é quando a beleza do outro e a beleza da gente se juntam num 

contraponto”.  

As coautoras que participaram nessa pesquisa são militantes de organizações do 

movimento feminista e movimento negro, a Marcha Mundial de Mulheres (MMM) e União 

de Negros e Negras Pela Igualdade (Unegro). 

A experiência do racismo é uma experiência de desumanização. A população 

escravizada e colonizada era diferenciada pelo dimorfismo sexual (macho e fêmea) e não 

pelos gêneros, homem e mulher, pois o colonizador sequer os via como seres humanos 

(Curiel, 2020, p. 127).  

A destituição da humanidade é percebida por Giron e Radünz (2012), ao analisarem a 

documentação sobre escravizados na região nordeste do Rio Grande do Sul. Os autores 

apontam como a população escravizada, ao perder o nome original e ser batizada com nomes 

católicos, ou conforme desejo dos senhores escravocratas, vivia a “morte da identidade” 

(Giron e Radünz, 2012, p. 150). 

 
No livro de registro de batismos dos anos 1870 a 1874, na paróquia de São 
Francisco de Cima da Serra, na mesma região, ocorreram 168 batizados, os nomes 
dados às crianças, filhas de escravos, são os mesmos que eram dados aos filhos de 
seus senhores. Os nomes eram variados, a maior parte de santos ou dos senhores da 
mãe da criança. Os mais numerosos são: Francisco, Manoel e João entre os homens; 
Maria, Eva e Teresa entre as mulheres. Alguns nomes são tão belos como os 
utilizados por Machado de Assis em seus romances, entre eles: Valentina, Roberta, 
Paula, Narcisa. Não há nenhum prenome ou nome africano, o que prova que, no 
final do século XIX, haviam sido esquecidos os nomes africanos e assimilados os 
portugueses (Giron; Radünz, 2012, p. 150).  
 

 Sem nome, sem família, sem identidade, sem humanidade, sem “lembranças de um 

passado comum” (Giron; Radunz, 2012, p. 151), invisíveis são os corpos negros, que, na 

pós-abolição, partiram dos Campos de Cima da Serra para Caxias do Sul em busca de 

4 O termo coautoras refere-se ao posicionamento político da autora em relação à dimensão dialógica e 
participativa da pesquisa, estando ciente de que a escrita da dissertação é de sua responsabilidade, assim como 
reconhece os privilégios decorrentes da defesa desta pesquisa, entre os quais se inclui a titulação acadêmica de 
mestra. Assim, referir-se às participantes como coautoras é posicionar-se contra a hierarquização entre 
pesquisadora e participantes, denotando a busca por justiça epistemológica, a escuta sensível e a participação 
ativa das militantes na construção do conhecimento. Esse aspecto será aprofundado no Capítulo 5. 



16 

oportunidades e ali participam na formação da cidade. Na construção da estrada de ferro, na 

metalurgia e na agricultura, nas atividades culturais do Clube Gaúcho5, do Clube das 

Margaridas6, no esporte do Clube Esportivo Flamengo, na religiosidade, enfim, na vida da 

cidade (Caregnato, 2010). Mesmo presentes nos vários espaços citadinos, o racismo insistiu 

para que se mantivessem invisíveis, inclusive nos registros sobre trabalhadores de uma das 

maiores empresas da região, a metalúrgica Eberle (Caregnato, 2010). 

Paulo Freire (2023, p. 108) falou sobre a nossa vocação ontológica de ser mais, de 

buscarmos pela nossa humanização, e aqueles proibidos de dizer sua palavra devem dizê-la, 

pois “existir, humanamente, é pronunciar o mundo, é modificá-lo". Para cumprir com nossa 

vocação de ser mais, precisamos de uma educação libertadora que promova a reflexão crítica 

da realidade em que vivemos e a compreensão de que as situações-limites podem e devem ser 

superadas. “Nesse sentido, não há educação que liberte e nem chance de re-humanizar o 

mundo se este não for desracialializado, na perspectiva de um ser mais, sem deixar de sê-lo” 

(Nunes, 2023, p. 344). Assim, é preciso reconhecer as diferenças sem transformá-las em 

desigualdade. Não se trata de simplesmente assimilar, tolerar, ou ser indiferente à 

invisibilidade que recai sobre os corpos negros que habitam a cidade, mas de reconhecer em 

suas experiências e saberes um potente e indispensável recurso para construirmos "inéditos 

viáveis" (Freire, 2023).  

Os movimentos sociais são esses espaços de educação não formal que promovem 

reflexão crítica sobre a realidade vivida e, ao mesmo tempo, mobilizam agentes sociais em 

prol de direitos e mudanças políticas, transformam subjetividades marcadas pela violência da 

desumanização que, pela luta coletiva e solidariedade política, constituem-se em novas 

identidades. É um processo que leva as pessoas a perceberem-se como sujeitos de si, sujeitos 

de direitos. 

E, embora na História do Brasil existam muitas mulheres e homens que lutaram em 

defesa da liberdade e por direitos, como por exemplo, Aqualtune, Dandara dos Palmares, 

Luísa Mahin, Tereza de Benguela e tantas outras, o conhecimento do termo “direitos 

humanos” em nossas terras é muito recente, tendo sido incorporado “à vida nacional a partir 

dos movimentos sociais que enfrentaram a ditadura militar” (Viola, Barreira e Pires, 2011, p. 

146). 

A educação popular praticada na experiência dos movimentos sociais é “a pedagogia 

6 Agremiação formada em 1933 por mulheres negras para atividades de lazer e sociabilidade da comunidade 
negra em Caxias do Sul. 

5 Agremiação fundada em 1934 para e pela comunidade negra de Caxias do Sul. 



17 

da educação em direitos humanos” (Carbonari, 2010, p. 88). Os movimentos sociais e suas 

práticas promovem o diálogo, a participação e a ação-reflexão-ação para intervir na realidade.  

Sistematizar a experiência de mulheres militantes negras permite diminuir a distância 

entre teoria e prática, pois são objetivos da sistematização de experiências: melhorar a prática, 

compartilhar os conhecimentos frutos da experiência e “enriquecer a reflexão teórica a partir 

dos conhecimentos que surgem das práticas concretas” (Jara H., 2006, p. 236). 

Deste modo, a sistematização dessas experiências pode nos apontar o que significa ser 

uma mulher negra e militante em Caxias do Sul, como cada uma das coautoras atribui 

significados aos seus processos de engajamento militante e compreender como as temáticas 

dos direitos humanos perpassam suas vivências atravessadas por marcadores sociais de 

gênero, raça e classe.  

A aproximação entre teoria e prática que o método propõe colabora para a 

possibilidade de melhorar as práticas desenvolvidas nos movimentos sociais, e na elaboração 

de recomendações voltadas para as especificidades locais, avaliando quais são os acertos, 

erros, dificuldades, potencialidades e sonhos para uma educação em direitos humanos em 

Caxias do Sul. 

Assim, o problema dessa pesquisa é: de que forma a sistematização das experiências 

de mulheres negras militantes pode contribuir para uma Educação em Direitos Humanos em 

Caxias do Sul?  

O objetivo geral desta pesquisa é investigar como a sistematização das experiências de 

mulheres militantes negras pode contribuir para a Educação em Direitos Humanos em Caxias 

do Sul. Para alcançar esse objetivo, é necessário delinear os seguintes objetivos específicos 

que nortearão a investigação: 

A.​ Compreender como a temática dos direitos humanos perpassa as experiências 

de luta coletiva das coautoras; 

B.​ Refletir junto às coautoras se e como suas ações, concepções, e estratégias são 

potencializadoras da educação em direitos humanos; 

C.​ Perceber nas experiências das mulheres negras militantes quais são as 

principais demandas em direitos humanos em Caxias do Sul; 

D.​ Analisar se e como a participação de mulheres negras militantes pode 

influenciar na formação antirracista e feminista nos movimentos sociais em que estão 

inseridas. 

A invisibilidade da população negra na historiografia de Caxias do Sul é identificada 

também, de forma geral, na historiografia do estado do Rio Grande do Sul. Para Mário 



18 

Maestri (2002, p. 184), há um “imaginário étnico-histórico gaúcho” dominante, em que a 

população gaúcha seria fruto apenas de luso-brasileiros e ítalo-germânicos. 

É importante demarcar que esse apagamento de negras e negros, observado nos 

espaços museais da cidade, revela uma contradição, pois, em 2002, Caxias do Sul passou a 

integrar a AICE - Associação das Cidades Educadoras7. Um dos princípios das Cidades 

Educadoras é o respeito à diversidade, como se observa em sua Carta de adesão. 

 
A diversidade é inerente às cidades actuais (sic) e prevê-se que aumentará ainda 
mais no futuro. Por esta razão, um dos desafios da cidade educadora é o de 
promover o equilíbrio e a harmonia entre identidade e diversidade, salvaguardando 
os contributos das comunidades que a integram e o direito de todos aqueles que a 
habitam, sentindo-se reconhecidos a partir da sua identidade cultural (AICE, 2004, 
p. 3). 

 

A Carta elaborada no Congresso de Cidades Educadoras, realizado em Barcelona em 

1990, foi revisada em 1994, no II Congresso, e em 2004, no VIII Congresso, em Gênova. Em 

2020, a carta passou por nova revisão, incorporando novos desafios e referenciais. 

Atualmente, 31 cidades brasileiras integram a Associação de Cidades Educadoras, mas Caxias 

do Sul deixou de constar entre elas. 

Ainda assim, acredito ser válido questionarmos: poderia uma cidade ter sido 

considerada educadora se ela continua a contribuir para a invisibilidade histórica e o 

apagamento das contribuições culturais, políticas e sociais de uma parcela da sua população, 

que já sofre com o racismo, uma forma de opressão estrutural? Se atualmente Caxias do Sul 

não integra a AICE, ou seja, não assume tal compromisso enquanto cidade educadora, em que 

medida podemos verificar, nesta cidade, práticas reprodutoras de opressões? 

7 Em 2002, através da  a lei nº 5.817, de 25/04/2002, Caxias do Sul tornou-se integrante da Associação 
Internacional das Cidades Educadoras. O conceito de Cidade Educadora tem origem em Barcelona na Espanha 
em 1990, no I Congresso de Cidades Educadoras. Surge em um contexto em que o país procurava se refazer após 
a ditadura de Francisco Franco, tendo como objetivo melhorar a qualidade de vida de seus habitantes. A primeira 
Carta elaborada baseia seus princípios em documentos como a Declaração Universal dos Direitos do Homem 
(1948), no Pacto Internacional dos Direitos Económicos, Sociais e Culturais (1966), na Declaração Mundial da 
Educação para Todos (1990), na Convenção nascida da Cimeira Mundial para a Infância (1990) e na Declaração 
Universal sobre Diversidade Cultural (2001). Em seu III Congresso Internacional realizado na Bolonha em 1994, 
surge a Associação Internacional das Cidades Educadoras (AICE), uma rede de cidades de diversos países que 
assumem o compromisso firmado na Carta das Cidades Educadoras. 



19 

Concordo com Moacir Gadotti (1990) quando ele nos diz que a urbe apresenta muitas 

possibilidades educativas, sobretudo em sua relação com a formação para a cidadania. Essa 

lógica de pensar a educação, para além dos muros da escola, pode estar a serviço de uma 

formação permanente entre os seus cidadãos e cidadãs, uma formação que se reatualiza diante 

das novas necessidades e dos novos paradigmas na produção do saber, uma educação viva ao 

alcance das diversas gerações, inclusive daqueles indivíduos que, por diversas razões, foram 

excluídos dos espaços formais de aprendizagem. 

Para Paulo Freire (2001), o ser humano está sempre em um processo de vir a ser; ou 

seja, somos seres inacabados, e a educação permanente é inerente à nossa existência. 

 
A educação é permanente não porque certa linha ideológica ou certa posição política 
ou certo interesse econômico o exijam. A educação é permanente na razão, de um 
lado, da finitude do ser humano, de outro, da consciência que ele tem de sua 
finitude. [...] A educação e a formação permanente se fundam aí (Freire, 2001, p. 
12). 
 

E, se a formação permanente é indispensável aos seres humanos, cabe ao Estado, na 

dimensão das cidades, o papel de educar e garantir esse direito inalienável: 

 
Em outras palavras e talvez reiteradamente, não é possível ser gente sem, desta ou 
daquela forma, se achar entranhado numa certa prática educativa. E entranhado não 
em termos provisórios, mas em termos de vida inteira. O ser humano jamais para de 
educar-se. Numa certa prática educativa não necessariamente a de escolarização, 
decerto bastante recente na história, como a entendemos. Daí que se possa observar 
facilmente quão violenta é a política da Cidade, como Estado, que interdita ou limita 
ou minimiza o direito das gentes, restringindo-lhes a cidadania ao negar educação 
para todos (Freire, 2001, p. 13). 
 

A partir dessa violência política da cidade, podemos refletir sobre o quanto o racismo, 

presente de diversas maneiras, como a própria invisibilidade imposta à população negra que a 

habita, é responsável por uma "pedagogia do ódio" (Nunes, 2023, p.343). A cidade é fruto do 

que herdamos no passado, mas também é feita de sonhos e possibilidades; “o urbano é bem a 

obra máxima do homem, obra esta que ele não cessa de reconstruir, pelo pensamento e pela 

ação” (Pesavento, 2007, p. 11).  

Na busca por uma educação libertadora, e, por isso, permanente, dialógica e voltada à 

humanização e liberdade dos oprimidos e oprimidas, no âmbito da cidade, compreendo que 

raça, gênero e classe estão articulados estruturalmente; por isso, estão as mulheres negras na 

base do sistema de opressões. Nunes (2010, p. 11) nos estimula a pensar como “a história de 

luta vivida e a liberdade ainda a ser conquistada” podem ser projeto da educação formal nas 

escolas, e também de uma cidade educadora, onde podem as mulheres negras militantes 



20 

“junto a outros, ser um parâmetro” (Nunes, 2010, p. 11) para a educação libertadora que 

queremos construir.  

Por isso, parto da compreensão de que os movimentos sociais são importantes espaços 

de educação não formal, e que a sistematização da experiência de mulheres negras militantes 

pode trazer ensinamentos para uma Educação em Direitos Humanos, de acordo com a 

realidade local de Caxias do Sul. 

Pesquisas sobre o potencial educativo dos movimentos sociais não são nenhuma 

novidade. Entretanto, essa pesquisa tem relevância, pois tem a pretensão de relacionar o 

antirracismo e os pressupostos da Educação em Direitos Humanos enquanto campo do 

conhecimento com a realidade local de Caxias do Sul. E dessa maneira, busca nomear como 

tema dos direitos humanos, as demandas mais significativas convergentes na sistematização 

das experiências das coautoras dessa pesquisa. Além de compartilhar ensinamentos sobre a 

educação em direitos humanos a partir do recorte de classe, gênero e raça. 

A dissertação está organizada da seguinte maneira: O capítulo 2 apresenta a revisão 

bibliográfica levantada durante o processo de pesquisa. O capítulo 3, intitulado 

“Interseccionalidades: a participação feminina negra nos movimentos sociais e na luta por 

direitos humanos no Brasil”, e o capítulo 4, “Educação em direitos humanos em uma 

perspectiva antirracista”, são as lentes teóricas que orientam para o Sul8 e conduzem a análise 

na pesquisa. O capítulo 5, “Caminhos teórico-metodológicos”, descreve sobre a metodologia 

adotada e os movimentos da pesquisa. O capítulo 6, “A experiência de ser uma militante 

negra em Caxias do Sul – ‘Nós por nós’”, apresenta a trajetória individual das coautoras e os 

temas geradores levantados em cada uma das narrativas. O capítulo 7, “Encontro coletivo – 

‘O importante do coletivo e dos movimentos é a gente se reconhecer no outro’”, reúne as 

reflexões e categorias emergentes do diálogo entre coautoras e autora. E o capítulo 8, 

“Construir possibilidades de liberdade”, apresenta a análise final com vistas a responder os 

objetivos e o problema de pesquisa propostos. 

 

8 Referência ao termo “Sulear”de Paulo Freire. 



21 

2.​ REVISÃO DE LITERATURA  
 

Para esta revisão de literatura, foram utilizados artigos do Portal de Periódicos da 

Capes e teses e dissertações do Catálogo da Capes. Na busca por artigos, o escopo de pesquisa 

utilizado foi: “direitos humanos” AND “cidades educadoras”, que retornou apenas dois 

resultados, motivo pelo qual essa combinação foi descartada. 

Após alguns testes, optou-se por utilizar os descritores “direitos humanos” OR 

“educação em direitos humanos” AND “movimentos sociais” AND “militância feminina” OR 

“mulheres militantes”, o que resultou em 617 artigos. 

Em seguida, apliquei os filtros “revisado por pares” e o recorte temporal de cinco 

anos, de 2019 a 2023, o que reduziu o número para 120 resultados. Considerei a aplicação 

desses filtros e recortes como a primeira etapa de seleção. Após a leitura dos títulos e 

resumos, foram selecionados os artigos que, de alguma forma, se aproximavam do tema, 

resultando na seleção de sete artigos. No entanto, após uma leitura mais detalhada dos 

resumos, percebi que apenas um desses artigos abordava a questão racial; este, então, foi 

selecionado. Decidi realizar novas testagens de combinações de descritores, o que levou à 

redefinição da busca, a qual será abordada a seguir. De qualquer forma, defini essa primeira 

busca como o Conjunto de descritores 1. 

Com essa mesma definição de descritores, encontrei no Catálogo de Teses e 

Dissertações, entre os anos de 2019 e 2023, e nos programas de pós-graduação em direitos 

humanos ou educação, 58 trabalhos. Após a leitura dos títulos e resumos, foram selecionados 

dois. A tabela 1 apresenta os resultados dessa primeira busca: 

 

Tabela 1 - Conjunto de Descritores 1 
 

Artigos encontrados: 1ª seleção  
(leitura de títulos e resumos) 

2ª seleção 
(leitura integral) 

120 7 1 

Teses e Dissertações encontradas: 1ª seleção  
(leitura de títulos e resumos) 

2ª seleção 
(leitura integral) 

58 2 2 
 

Abaixo, segue tabela com a identificação dos trabalhos selecionados. 

 

Tabela 2 -  Pesquisas Selecionadas 1 
 



22 

Natureza Ano Autores Título 

Artigo 2021 Lucas Antunes Machado 

Contribuições do pensamento feminismo 
negro interseccional para a Educação em 
Direitos Humanos 

Dissertação 
UFPE 2022 Ana Camila De Oliveira 

O que se cala: Os Direitos Humanos a 
partir do pensamento de Lélia Gonzalez 

Dissertação 
UFPE 
 2023 

 Julia Maria De Oliveira 
Campos 

O pensamento político-pedagógico de 
bell hooks9 para a Educação Em Direitos 
Humanos 

 
Como a questão racial é fundamental para o desenvolvimento desta pesquisa e o uso 

dos descritores anteriores resultou em poucos trabalhos com esse recorte, decidi realizar novas 

buscas, mas mantendo os poucos trabalhos encontrados nessa perspectiva. Assim, acrescentei 

o termo “mulheres negras”.   

No Portal de Periódicos, percebi, nas buscas anteriores, que ao utilizar o termo 

“direitos humanos”, geraram-se muitos resultados sem conexão com a educação. Por isso, 

optei por manter apenas o descritor “educação em direitos humanos”. Além disso, junto ao 

termo “movimentos sociais”, acrescentei a variável “movimento social”, pois percebi, nas 

testagens anteriores, a recorrência de ambos. 

O Conjunto de Descritores 2 ficou assim definido: “educação em direitos humanos” 

AND “mulheres negras” AND “movimentos sociais” OR “movimento social”, e resultou em 

911 artigos. Após a filtragem por: idioma (português), revisão por pares, área de ciências 

humanas e acesso aberto, e considerando publicações entre 2019 e 2023, obteve-se 91 

resultados. Após a leitura de títulos e resumos, foram selecionados quatro artigos, que seguem 

conforme a tabela abaixo. 

No catálogo de teses e dissertações, encontrei mais resultados ao utilizar as seguintes 

variáveis: “educação em direitos humanos” OR “direitos humanos” AND “movimentos 

sociais” AND “mulheres negras”. Foram encontrados sete resultados, e, após a leitura dos 

títulos e resumos, selecionei dois. 

 
Tabela 3 - Conjunto de Descritores 2 

 

9 bell hooks, escrito em letra minúscula, é como a escritora, professora e feminista Gloria Jean Watkins se 
autodenominava em homenagem à sua avó. A escolha do nome em minúsculas é uma opção política, que visa 
chamar a atenção para sua obra e não para sua pessoa. Portanto, em respeito à autora, será mantida a escrita de 
seu nome em letras minúsculas nesta pesquisa também. 



23 

Artigos encontrados: 1ª seleção  
(leitura de títulos e resumos) 

2ª seleção 
(leitura integral) 

91 4 1 

Teses e Dissertações encontradas: 1ª seleção  
(leitura de títulos e resumos) 

2ª seleção 
(leitura integral) 

7 2 2 

 

A seguir tabela com os textos selecionados para debate: 

 

Tabela 4 - Pesquisas Selecionadas 2 
 

Natureza Ano Autoria Título 

Artigo  2020 

Amilcar Araujo Pereira;  
Jorge Lucas Maia; Thayara 
Cristine Silva de Lima 

Os “rolês” do Movimento Negro 
Brasileiro na atualidade, nas 
“pegadas” da educação 

Tese 
UFRJ 2022 

Silvia Cristina de Sousa 
Carvalho 

Mulheres negras em movimento: 
Organização, luta e resistência pelo 
direito de existir em São Gonçalo 

Tese 
UnB 2023 

 Aisha Sayuri Agata da 
Rocha 

Florescendo entre o visível e o 
invisível: A presença e participação 
política das mulheres afro na 
Argentina 

 
A tese “Mulheres negras em movimento: organização, luta e resistência pelo direito de 

existir em São Gonçalo” de Silvia Cristina de Sousa Carvalho (2022), procura qualificar as 

formas de (re)existências das mulheres Negras em São Gonçalo, especialmente no que diz 

respeito à violência. A autora utiliza entrevistas e análise de fichas de cadastro da sala lilás10 

de São Gonçalo para verificar a incidência da organização das mulheres nas políticas públicas 

voltadas a essa questão. 

A tese se aproxima desta pesquisa na medida em que compreende o recorte racial 

como fundamental para enfrentar os discursos universalizantes dos Direitos Humanos. 
 
Pensar a falácia da modernidade tem sido uma constante desde o momento em que 
me aportei academicamente às desigualdades sociais, de gênero e raça. Discursos 
universalizantes de uma pretensa igualdade, fraternidade e liberdade caem por terra 

10 Sala lilás é um equipamento de atendimento multidisciplinar e especializado para atendimento de vítimas de 
violência de forma a garantir privacidade, proteção e acolhimento. 



24 

quando analisamos a realidade, especialmente, brasileira incluindo a questão racial, 
de gênero e classe, e, nesse sentido questiono de que direitos humanos estamos 
falando (Carvalho, 2022,p. 40). 
 

É muito pertinente a problematização que a autora faz sobre o conceito de movimentos 

sociais e sua classificação hegemônica, questionando a definição do Movimento Negro como 

“novos movimentos sociais”, visto que o movimento carrega o legado do aquilombamento, 

apontado como estratégia ideológica. Assim, a tese possibilita um alargamento das noções 

sobre o que são movimentos sociais e o que significa ser um militante. 

Já a dissertação “O que se cala: os direitos humanos a partir do pensamento de Lélia 

Gonzalez”, de Ana Camila de Oliveira (2022), busca, por meio do pensamento da referida 

autora, enfrentar a ótica moderna/colonial e eurocêntrica da qual os Direitos Humanos são 

frutos. Como a autora aponta, mesmo não tendo falado especificamente sobre Direitos 

Humanos, Lélia elaborou importantes categorias para pensar o tema de forma mais coerente 

com a realidade brasileira, com destaque para a categoria de “Amefricanidade11”, que, ao 

lermos diretamente na obra de Gonzalez ou na dissertação mencionada, podemos perceber 

como uma antecipação do que viria a ser nomeado como interseccionalidade anos depois 

pelas teorias feministas. 

O artigo “Contribuições do pensamento feminismo negro interseccional para a 

educação em direitos humanos”, de Lucas Antunes Machado (2021) problematiza questões 

como a universalidade dos direitos humanos e como a categoria da diversidade vem sendo 

tratada como tolerância e benevolência ao diferente, sem implicar na problematização e no 

engajamento em enfrentar as desigualdades sociais a partir das diferenças. Por isso, o autor vê 

na pedagogia engajada de bell hooks uma possibilidade para pensar a educação em direitos 

humanos, a partir de uma pedagogia do feminismo negro. Aspectos como participação, 

relação entre experiência e teoria, autorrealização e comunidade pedagógica são pressupostos 

dessa pedagogia. Destaca-se a interseccionalidade como ferramenta analítica e de intervenção, 

a partir das experiências de grupos oprimidos.   

A tese “Florescendo entre o visível e o invisível: a presença e participação política das 

mulheres afro na Argentina”, de Aisha Sayuri Agata da Rocha (2023), assim como o presente 

trabalho, trata da organização coletiva de mulheres negras em contextos locais que, se 

afirmam como representações de cidades brancas, descendentes apenas de europeus, no caso 

da tese acima, a cidade de Buenos Aires.  Rocha busca por um panorama das estratégias de 

luta de mulheres afro em um contexto que as torna invisíveis, através da observação 

11 Amefricanidade pode ser entendida como unidade específica para pensar a experiência comum do 
colonialismo na América (Gonzalez, 2020). 



25 

participante e de entrevistas semi-estruturadas com três organizações afro feministas que 

seguem abordagens diferentes: foco na participação política institucional; formação 

acadêmica e intervenção artístico-cultural para a luta por direitos humanos. 

A vinculação da participação das mulheres negras com os direitos humanos está no 

entendimento da autora de como “muitas vezes os movimentos focados em gênero e raça são 

rotulados somente como lutas identitárias. Porém [...] esses movimentos lidam com 

problemas de direitos humanos complexos e estruturais” (Rocha, 2023, p. 16). Assim, com 

uma perspectiva crítica dos Direitos Humanos, refutando concepções universalistas e 

utilizando a interseccionalidade, mobiliza importantes categorias para a escrita da pesquisa, 

como a ideia de corpos-territórios, que, nas mulheres afro, representam ao mesmo tempo 

territórios de exploração colonial e de resistência e luta. 

A tese também contribuiu para o alargamento e atualização da definição de quilombo 

como espaço coletivo de fortalecimento de laços de solidariedade e resistência, onde os 

coletivos e movimentos de mulheres negras são considerados os novos quilombos. Rocha traz 

ainda o interessante debate de autoras do feminismo decolonial sobre a colonialidade de 

gênero. Como Rita Segatto, que defende que nas sociedades anteriores à colonização já havia 

um patriarcado, porém de baixa intensidade, e que, a partir do colonialismo torna-se um 

patriarcado de alta intensidade. Enquanto, as pesquisadoras María Lugones e Oyeronke 

Oyewumi, defendem não ser possível afirmar a existência de um patriarcado nessas 

sociedades, pois esse é resultado da intrusão colonial. Para essas autoras a subordinação das 

mulheres não é algo universal. Apesar das divergências, o primordial entre essas 

pesquisadoras é o entendimento de como o colonialismo e sua extensão na colonialidade 

implicam consequências na vida de mulheres negras e indígenas. Anterior ou posterior ao 

colonialismo, o patriarcado torna-se mais complexo em sociedades que sofreram esse 

processo de colonização. 

A dissertação de Julia Maria de Oliveira Campos (2023), intitulada “O pensamento 

político-pedagógico de bell hooks para a educação em direitos humanos”, analisa a 

escrevivência12 de hooks, principalmente na trilogia em que ela se dedica a pensar sobre 

educação. A pesquisa teve como objetivo analisar as contribuições de hooks para uma 

educação em direitos humanos, sistematizando assim, quatro eixos de análise em seu 

pensamento para a educação como prática de liberdade: a integridade, o reconhecimento, a 

formação de comunidades pedagógicas e a ética do amor (Campos, 2023, p. 86). 

12 Escrevivência é um conceito de Conceição Evaristo e refere-se à escrita a partir das vivências, do cotidiano, 
das experiências de vida. 



26 

Em suas formulações, é evidente a indissociabilidade entre teoria e prática, o 

reconhecimento da pluralidade de saberes, sobretudo o saber da experiência, para que 

promova a consciência crítica necessária para o autoconhecimento, autoestima e 

autorrecuperação das dores sofridas pelas diversas formas de opressão interconectadas. A bell 

hooks é uma das pesquisadoras feministas que escreveram sobre a interconexão de diferentes 

sistemas de opressão, muito antes da definição desse conhecimento como  interseccionalidade 

a partir de Kimberlé Crenshaw. 

Profundamente inspirada pelo legado de Paulo Freire, hooks tem no diálogo o eixo de 

sua pedagogia engajada. Ela defende a formação de comunidades pedagógicas, onde todas e 

todos, estudantes e educadoras(es) são responsáveis pela aprendizagem-conhecimento. 

Enquanto a ética do amor de hooks fala da solidariedade política que se forma por aquelas e 

aqueles que lutam contra essas opressões interconectadas, “o afeto é capaz de acolher e 

empoderar a todos” (Campos, 2023, p. 108). 

A pesquisa de Julia, ao mergulhar na obra de hooks, apresenta elementos muito 

importantes para pensar a educação em direitos humanos, pois defende uma pedagogia que, 

por ser engajada, promove à formação de sujeito de direitos, através do empoderamento dos 

indivíduos, que pensam criticamente suas realidades e na solidariedade política enfrentam as 

desigualdades e violências do patriarcado capitalista imperialista de supremacia branca. 

O artigo “Rolês” do movimento negro brasileiro na atualidade, nas “pegadas” da 

educação” de Amilcar Araujo Pereira;  Jorge Lucas Maia e Thayara Cristine Silva de Lima 

(2020), por meio da análise de formulários on-line e de entrevistas de história oral com 

militantes do movimento negro das cinco regiões do pais,  apresenta algumas características 

gerais desse movimento. Como as  estratégias, frentes de atuação, demandas e referenciais 

para compreender como se tem construído a luta antirracista, especialmente na área da 

educação. Os autores colocam em diálogo diferentes definições de “movimento negro”, como 

Rufino dos Santos e a definição de movimento negro no sentido amplo, como qualquer 

entidade ou organização promovidas por negros e negras em qualquer tempo e com distintas 

finalidades, por exemplo, entidades religiosas, artisticas, folcloricas, etc. Enquanto Nilma 

Gomes define movimento negro a partir da atuação de organizações que, mesmo atuando de 

forma muito distinta, tem como centro a luta contra o racismo. O artigo oferece um panorama 

da história de lutas do movimento negro no Brasil e possibilita que os participantes apontem 

as continuidades e descontinuidades, as demandas, desafios e vitórias na atualidade dessa luta. 

A educação é identificada na publicação como a maior luta e conquista do movimento, 

através da lei de cotas e da obrigatoriedade do ensino de história e cultura afro-brasileira e 



27 

indígena nas escolas. O movimento, na atualidade, tem demonstrado como característica uma 

predominância da liderança de mulheres negras nos coletivos, além da articulação com outros 

movimentos sociais. Também se observa uma parcela significativa de pessoas não vinculadas 

a organizações coletivas, o que amplia a definição de militante. 

Os trabalhos acima foram selecionados tendo como critério a proximidade do tema, 

envolvendo o protagonismo de mulheres negras na luta por direitos ou a partir da construção 

teórica de feministas negras militantes e pesquisadoras. As pesquisas analisadas têm em 

comum a defesa dos direitos humanos a partir de fundamentos do feminismo negro, em que a 

universalidade dos direitos humanos é tensionada, abrindo espaço para pensar a importância 

do reconhecimento das diferenças. 

A pesquisa aqui pensada difere das supracitadas, pois visa a articular os saberes 

oriundos das experiências das coautoras com o referencial teórico da Educação em Direitos 

Humanos e de autores como Frantz Fanon, Achille Mbembe e Neusa Santos Souza, que 

contribuem para a reflexão sobre o racismo e as relações raciais, e tem como recorte a 

localidade de Caxias do Sul. Outro diferencial é a metodologia pretendida, caracterizada 

como sistematização de experiências, portanto, seu desenvolvimento se dá pela coautoria e 

pelo diálogo, e não por coleta de dados com entrevistas ou na análise de escrevivências e 

bibliografias, como foi feito nas publicações analisadas.  



28 

3.​ INTERSECCIONALIDADES: A PARTICIPAÇÃO FEMININA NEGRA NOS 
MOVIMENTOS SOCIAIS E NA LUTA POR DIREITOS HUMANOS NO BRASIL 

 
De que mulheres falamos quando nos referimos à experiência feminina na história por 

direitos humanos no Brasil? 

Começo este capítulo reconhecendo meu lugar social enquanto mulher branca, que 

ocupa esse espaço de privilégio que é a academia, sobretudo como estudante de mestrado. 

Refletindo sobre minha própria trajetória até aqui, faço a autocrítica: quando em meu projeto 

de conclusão de curso ouvi a história de oito feministas de Caxias do Sul, que participaram da 

União de Mulheres Caxienses (UMCA), fundada em 1983, não percebi de imediato que seis 

dessas oito lideranças não se consideravam brancas na época13. Embora as questões raciais 

estivessem presentes no texto da investigação, o referencial teórico que utilizei não poderia 

ser suficiente para pensar sobre aquelas experiências, pois eram referências do feminismo 

hegemônico e branco. Posteriormente, tive contato com o feminismo decolonial, e isso me 

levou a ter como pressuposto para a pesquisa, e para minha atuação como educadora e como 

cidadã, que não é possível ler a realidade brasileira sem ter como centralidade o 

entrelaçamento de classe, gênero e raça. 

Como pensar a história da cidade, a educação e os direitos humanos sem demarcar que 

a experiência das mulheres negras no Brasil é invisibilizada? Por isso, é importante o alerta de 

Andrade e Cunha (2023): 
 

Quando vamos começar a refletir sobre os movimentos feministas, uma história dos 
movimentos feministas, seja no Brasil, seja em qualquer outro contexto, é primordial 
que saibamos que estaremos sempre falando de uma só parcela desses movimentos 
feministas, que é de uma parte dessa história que estaremos olhando e falando, do 
nosso ponto de vista sobre essa história e que, com isso, fatalmente, deixaremos de 
falar de muitas outras experiências importantíssimas que, por diversos fatores – 
como território, raça, classe, sexualidade, religião, etc – não temos conhecimento e 
muito menos experimentamos (Andrade e Cunha, 2023, p. 22). 
 

Neste capítulo, apresento um breve contexto da literatura sobre a história da 

participação feminina na luta por direitos humanos no Brasil, refletindo sobre aquilo que nos 

une enquanto mulheres, as dores do patriarcado e do sexismo, e aquilo que nos afastou e pode 

continuar a nos afastar, que é a categoria universal da mulher e sua consequência na 

invisibilidade que as mulheres negras enfrentam na sociedade, nos movimentos sociais e na 

pesquisa. 

  Conforme Solon Viola (2007, p. 119), o termo “direitos humanos” é uma construção 

13 Uma das narradoras não sabia muito bem como se autodenominar, mas dizia não ser mulher branca.  
 



29 

histórica e polissêmica e seus princípios “têm servido a formas difusas que caracterizam tanto 

os discursos nebulosos, justificadores do autoritarismo, como a defesa de projetos 

alternativos”. E embora desde o Brasil colônia haja insurgências em torno de direitos e 

liberdade, é na luta pelo fim da ditadura civil-militar14 de 1964, que o conceito direitos 

humanos vai assumir um discurso em defesa da vida e de direitos, pois em um primeiro 

momento foi usado como justificativa do golpe e seu terrorismo de Estado. 

 
Com a ocupação do Estado pelos militares na segunda metade do século passado, 
levou a que, sob a égide da Guerra Fria, mais da metade da população do continente 
viveu imersa no terror de regimes autoritários, que ideologicamente eram 
justificados com discursos em defesa da democracia e dos direitos humanos (Viola, 
2007, p. 126). 
 

É no enfrentamento à ditadura civil-militar que a defesa dos direitos humanos estimula 

a proliferação de diversas organizações e coletivos dos movimentos sociais no Brasil. Por 

isso, esse se torna um marco histórico para pensar os movimentos sociais no país, sem deixar 

de reconhecer o legado das rebeliões negras e dos quilombos desde a Colônia, ou as 

importantes iniciativas nos primeiros anos da República, como a luta operária, o movimento 

sufragista, a imprensa negra e feminista, os diversos grêmios, clubes ou associações de 

mobilização de negros e negras, como a formação da Frente Negra Brasileira (FNB) em 

193115 e o Teatro Experimental do Negro (TEN) em 1944, entre outras manifestações de 

resistência e luta de brasileiras e brasileiros que nos antecederam.  

Não é possível, dentro dos objetivos desta pesquisa fazer um levantamento das várias 

organizações de luta, mas acho importante uma pequena ilustração dessa presença, sobretudo 

da militância negra, pois é fato que persiste invisibilizado. Domingues (2007), a partir de uma 

revisão de literatura, assim apresenta sobre a existência dessas organizações no início do 

século XX: 
 

[Regina Pahim] Pinto computou a existência de 123 associações negras em São 
Paulo, entre 1907 e 1937. Já Muller encontrou registros da criação de 72 em Porto 
Alegre, de 1889 a 1920, e Loner, 53 em Pelotas/RS, entre 1888 e 1929. Havia 
associações formadas estritamente por mulheres negras, como a Sociedade Brinco 
das Princesas (1925), em São Paulo, e a Sociedade de Socorros Mútuos Princesa do 
Sul (1908), em Pelotas (Domingues, 2007, p. 103-104). 

 

A citação acima demonstra uma significativa mobilização negra no país, inclusive no 

15 Para conhecer sobre o movimento negro entre 1989 a 2000, consultar: DOMINGUES. Petrônio. Movimento 
Negro Brasileiro: alguns apontamentos históricos. Tempo, Volume 12, Número 23, 2007. 

14 Tem se ampliado na literatura o uso da expressão “ditadura civil militar empresarial” para destacar o papel do 
empresariado na ditadura iniciada com o golpe de 1964. 



30 

estado do Rio Grande do Sul, que, como foi dito anteriormente, mantém uma política de 

esquecimento sobre a presença negra em seu território. A revisão de literatura consultada para 

essa pesquisa indicou haver interpretações distintas sobre as definições e marcos sobre os  

movimentos sociais. Carvalho (2022) aborda como há uma tendência em identificar os 

movimentos operários como marco dos movimentos sociais, e assim, os movimentos negros 

são considerados os “novos movimentos sociais”, situados após os anos de 1950. Mas a 

autora, baseada nas pesquisas de Domingues (2007), Beatriz Nascimento (2018) e Abdias 

Nascimento (2019), provoca deslocamentos ao negar essa definição de “novo” ao movimento 

negro, pois identifica o quilombo “como o embrião do surgimento dos movimentos sociais no 

Brasil (Carvalho, 2022, p. 44). Os quilombos deixaram um legado que hoje se converte no 

processo de aquilombamento, no qual se realiza a “autoafirmação e recuperação da identidade 

cultural do negro” (Carvalho, 2022, p. 53) mobilizando-o para a luta política.  

Domingues (2007, p. 101) entende o movimento negro como “a luta dos negros na 

perspectiva de resolver seus problemas na sociedade abrangente, em particular os 

provenientes dos preconceitos e das discriminações raciais, que os marginalizam” em espaços 

diversos. O autor faz crítica à interpretação de Joel Rufino dos Santos, por considerar um 

alargamento conceitual e temporal, ao definir como movimento negro toda organização, 

coletivo ou entidade promovida por negros e negras para combate ao racismo, como 

movimentos artísticos, literários, religiosos assistenciais, recreativas, culturais e políticas 

(Gomes, 2017, p. 23). 

 
Contudo, esta definição de Rufino dos Santos só faz sentido do ponto de vista 
militante, pois ela é, no mínimo, problemática em uma abordagem historiográfica. 
Se se consideram como movimento negro todos os movimentos que organizem em 
qualquer tempo e aspecto sob qualquer rubrica descendentes de africanos no Brasil, 
neste artigo estariam faltando, entre outros temas, a história das irmandades negras, 
dos terreiros de candomblé, da capoeira ou das escolas de samba (Domingues, 2007, 
p. 102). 
 

Conforme Nilma Gomes (2017, p. 22), o movimento negro brasileiro politizou a 

“raça” e a mobiliza enquanto identidade e mediação para a luta política. E é raça enquanto 

fator determinante que Domingues (2007) compreende o movimento negro: 

 
Para o movimento negro, a “raça”, e, por conseguinte, a identidade racial, é utilizada 
não só como elemento de mobilização, mas também de mediação das reivindicações 
políticas. Em outras palavras, para o movimento negro, a “raça” é o fator 
determinante de organização dos negros em torno de um projeto comum de ação 
(Domingues, 2007, p. 101-102). 
 

Sobre a definição de movimento negro, Gomes (2017, p. 23) considera os “grupos 



31 

políticos, acadêmicos, culturais, religiosos e artísticos com o objetivo explícito de superação 

do racismo e da discriminação racial”. 

Com esse entendimento, Domingues (2007) sistematizou a trajetória do movimento 

negro durante a República, entre 1889 e 2000, compreendendo o movimento negro como 

“movimento político de mobilização racial (negra) [...] mesmo que este movimento assuma 

em muitos momentos uma face fundamentalmente cultural” (Domingues, 2007, p. 102). 

Apesar das discussões sobre o marco do surgimento do movimento negro, para esse autor, o 

movimento negro contemporâneo, que assume táticas e estratégias mais próximas ao que 

conhecemos hoje, nasceu no contexto da ditadura civil-militar (Domingues, 2024, p. 4). 

Já na literatura sobre feminismo, é comum apresentar como marco da organização 

política das mulheres, os anos finais do século XIX e início do século XX, a mobilização das 

sufragistas, identificadas com as camadas mais altas da sociedade, e a luta das mulheres 

operárias. Celi Regina Pinto (2023) diz que durante toda a República brasileira houve 

mobilizações de mulheres por direitos, entretanto, elas não se definiam necessariamente como 

feministas. 

 
Se não se pode tratar os movimentos de mulheres como algo totalmente dissociado 
do movimento feminista, deve-se reter de qualquer forma sua especificidade; foram 
movimentos organizados não para pôr em xeque a condição de opressão da mulher, 
como no caso do feminismo, mas para, a partir da própria condição de dona-de-casa, 
esposa e mãe, intervir no mundo público (Pinto, 2003, p. 43). 
 

Conforme Rovai (2012), durante a ditadura civil-militar, as mulheres exerceram além 

de uma significativa resistência armada, uma grande militância invisível, ao politizarem o 

afeto que sentiam por aqueles e aquelas vitimados pelo Terrorismo de Estado. Muitas 

mulheres antes alienadas à política, passaram a atuar acolhendo perseguidos políticos, no 

atendimento a feridos, escondendo e transportando armas e documentos, como intermediárias 

entre famílias e presídios e buscando informações sobre desaparecidos políticos. Elas 

utilizaram estratégias criativas como a performance de gênero: 

 
Os testemunhos das entrevistadas durante minha pesquisa demonstraram que 
assumir o papel feminino imposto pela sociedade se tornou uma grande arma para 
burlar os limites e proibições, mesmo em “território inimigo” (delegacias e prisões). 
Suas narrativas revelaram táticas de esperteza e negociação constantes. Pequenos 
planos, como oferecer café aos soldados e tratamento amigável àqueles que 
vigiavam suas casas, conseguiram impedir, muitas vezes, que suas casas fossem 
invadidas ou garantiram que a vida de seus familiares fosse poupada. Muitas vezes, 
crianças de colo eram trazidas diante de militares e delegados (como o temido Luís 
Paranhos Fleury) para reforçar a ideia de mães zelosas, esposas frágeis, submissas e 
ignorantes, a fim de conseguir barganhar visitas, ter acesso a notícias ou pedir o 
relaxamento das penas (Rovai, 2013, p. 123). 



32 

 
A autora nos provoca a pensar nas inúmeras histórias de resistências não contadas. 

Podemos nos perguntar quantas dessas mulheres invisibilizadas, de histórias não contadas são 

mulheres negras? 

Conforme Pinto (2003), os primeiros grupos autodenominados feministas surgiram no 

início dos anos de 1970 no Brasil, inspirados pelas teorias e mobilizações das feministas do 

norte global. Devido ao contexto da repressão, eles tinham um aspecto muito privado, com 

grupos de debates entre militantes e intelectuais. Mulheres que tiveram a oportunidade de 

entrar em contato com teorias feministas em viagens à Europa e aos Estados Unidos, onde 

essas ideias estavam em plena efervescência, e mulheres no exílio cumpriram importante 

papel para a circulação de teorias feministas na América Latina (Pinto, 2003). Aqui no Brasil, 

criaram grupos de reflexão onde suas experiências de vidas passaram a ser entendidas numa 

dimensão coletiva e política. Fora do Brasil, no exílio, alguns desses grupos de reflexão 

chegaram a publicar suas opiniões, como Danda Prado e o boletim Nosotras16 (Pinto, 2003, p. 

53). Aos poucos aqueles movimentos de mulheres que atuavam em clubes de mães, nas 

comunidades, no movimento de anistia, entre outros vão se aproximando do movimento 

feminista (Pinto, 2003, p. 44). 

O ano de 1975 é considerado um ano decisivo para as feministas, pois foi quando a 

ONU declarou ser o Ano Internacional da Mulher e o início da década da mulher. Era o 

reconhecimento das mulheres como sujeitas de direitos, e desta forma, diversas ações foram 

desenvolvidas para abordar a questão da mulher na sociedade: “era a questão de gênero e a 

agenda do feminismo, então sendo inserida no âmbito do Estado” (Silva, 2014, p. 17). 

Conforme Celi Pinto (2003, p. 57), é a partir disso que os grupos feministas vão saindo do 

espaço privado e vão se tornando aos poucos públicos. Esses grupos sofreram tentativas de 

censura tanto dos militares no poder, quanto dos setores progressistas da esquerda, que o 

consideravam um desvio pequeno burguês na luta contra a ditadura (Pinto, 2003, p. 58).  

Em 1975, as mulheres fundaram o Movimento Feminino pela Anistia, que pode ser 

entendido como fruto da politização do afeto, narrada por Rovai (2012; 2013) anteriormente: 

 
Em 1968, com a prisão dos estudantes em Ibiúna, formou-se uma comissão de mães 
pela libertação de seus filhos. Essa iniciativa foi o embrião da luta pela anistia. [...] 
No ano Internacional da mulher, elas prepararam um abaixo-assinado, acompanhado 
do “Manifesto da Mulher Brasileira”, em favor da Anistia.  

16 Yolanda Prado, importante feminista e intelectual brasileira foi para o auto-exílio em Paris, onde foi 
co-fundadora do Grupo Latino-Americano de Mulheres, esse grupo editou o boletim Nosotras. Para conhecer 
melhor sobre a trajetória de Danda Prado indico o livro de Susel de Oliveira da Rosa "Mulheres, ditaduras e 
memórias: não imagine que precise ser triste para ser militante”. SP. Intermeios/FAPESP, 2013. 



33 

Esse manifesto correu por todo o Brasil, de norte a sul, com adesões de estudantes, 
advogados e outros profissionais liberais, mães de família e trabalhadoras. Criou-se 
assim o Movimento Feminino pela Anistia (Teles, 1993. p. 82). 

 

O processo de redemocratização dá um novo impulso aos movimentos sociais. Em 

1978, é criado o Movimento Negro contra a Discriminação Racial (MNUCDR), movimento 

de caráter nacional. Segundo Lélia Gonzalez (2020, p. 113), é predecessor da FNB e do TEN, 

mas diferencia-se desses, pois “combina problemas de raça e classe como foco de sua 

preocupação”. Posteriormente, o nome altera-se para Movimento Negro Unificado (MNU). O 

MNU tinha como formas de ação “a participação em lutas como as do Movimento pela 

Anistia e do Movimento em Defesa da Amazônia, a solidariedade expressa aos movimentos 

dos trabalhadores e o apoio aos direitos dos presidiários” (Gonzalez, 2020, p. 120) entre 

outras formas de atuação. 

Domingues (2007) classifica o Movimento Negro brasileiro em diferentes fases: uma 

primeira fase que vai da Primeira República até o Estado Novo (1889-1937), onde “o 

movimento negro organizado era desprovido de caráter explicitamente político, com um 

programa definido e projeto ideológico mais amplo” (Domingues, 2007, p. 105). A segunda 

fase: da Segunda República à Ditadura Militar (1945-1964), considerada como período de 

difícil mobilização do movimento negro, que apesar do importante e marcante trabalho 

desenvolvido pelo TEN, ficou “isolado politicamente naquele momento, não podendo contar 

efetivamente com o apoio das forças políticas, seja da direita, seja da esquerda marxista” 

(Domingues, 2007, p. 110). E assim, como a luta feminista, as reivindicações da militância 

negra eram consideradas uma forma de dividir a luta dos setores progressistas. E a terceira 

fase: da Redemocratização à Nova República (1978 - 2000), onde o movimento negro passa a 

assumir e ressignificar o termo negro: 

 
Para incentivar o negro a assumir sua condição racial, o MNU resolveu não só 
despojar o termo “negro” de sua conotação pejorativa, mas o adotou oficialmente 
para designar todos os descendentes de africanos escravizados no país. Assim, ele 
deixou de ser considerado ofensivo e passou a ser usado com orgulho pelos ativistas, 
o que não acontecia tempos atrás. O termo “homem de cor”, por sua vez, foi 
praticamente proscrito (Domingues, 2007, p. 115). 
 

São características do movimento negro a partir da redemocratização, a “adoção 

“oficial” do termo “negro”, posteriormente, usa-se, também, o “afro-brasileiro” e 

“afrodescendente” e  a “denúncia sistemática do “mito” da democracia racial” (Domingues, 

2007, p. 118). 

Gonzalez (2020) afirma que já em seu primeiro ano de fundação, o MNU tratava da 



34 

questão da mulher. Pesquisas como de Domingues (2007) e Pereira, Maia e Lima (2020), 

demonstram que o protagonismo das mulheres nos movimentos negros tem se mantido desde 

então. Apesar disso, as mulheres negras tiveram e têm suas experiências, atravessadas por 

gênero, raça e classe, invisibilizadas tanto nesse movimento social como no movimento 

feminista.  

Para Núbia Moreira (2023) é difícil localizar na história o início do feminismo negro, 

mas há algumas narrativas de fundação: 

 
Por que, ao certo, se a gente for falar de um marco histórico originário desse 
movimento com essa denominação a gente não encontra. Mas algumas autoras têm 
trabalhado com aquilo que a gente chama como “narrativas de fundação”, “mitos de 
fundação” (Moreira, 2023, p. 53).   
 

 Entre essas narrativas de fundação, é recorrente a que situa o feminismo negro como 

resultado da participação das mulheres negras em diversos movimentos, principalmente, mas 

não somente, movimento negro e feminista, durante os anos de 1970. As mulheres negras 

sentiram a necessidade de se autorrepresentar, pois eram invisibilizadas dentro dos 

movimentos sociais em que participavam. Por isso, o feminismo negro surge como “resposta 

das mulheres negras às múltiplas opressões” (Moreira, 2023, p. 54). 

É importante a crítica que Silva (2014) faz às muitas tendências que situam o 

feminismo negro como resultado direto da invisibilidade no movimento feminista e negro 

especificamente. Ela reconhece a importância desses movimentos no processo de uma 

militância feminista negra, mas demonstra que antes mesmo desses movimentos sociais, as 

mulheres negras já se organizavam coletivamente: 
 
Causa-nos espécie pensar que as mulheres negras se articulam por insuficiência de 
oportunidades de inserção de suas demandas nas agendas de outros movimentos. 
Embora não se possa reduzir a importante representação destes no processo 
organizativo das mulheres negras, ao superdimensionar suas negações, é preciso 
cuidar para não se desvalorizarem os processos fundantes de mulheres organizadas 
já antes da década aqui analisada e mesmo em datas anteriores ao Movimento 
Feminista brasileiro (Silva, 2014, p. 36). 
 

 A mobilização das mulheres negras não pode ser lida como resultado “das dissidências 

com os movimentos feminista e negro” (Silva, 2014, p. 35) posto que esse dois movimento 

não eram “os interlocutores preferenciais das mulheres negras nacionalmente organizadas” 

(Silva, 2014, p. 35). Ela aponta alguns marcos para referendar essa perspectiva, como: 
 
A criação do Conselho Nacional de Mulheres Negras em maio de 1950, a ocorrência 
do Congresso Nacional de Mulheres Negras no mesmo período - inseridos no 
âmbito do Teatro Experimental do Negro (TEN) - , sob a coordenação de Maria de 



35 

Lurdes Nascimento, nos alicerça no debate de que já éramos mulheres e negras, do 
ponto de vista argumentativo e da construção identitária, antes mesmo das 
altercações com o Movimento Feministas e o Movimento Negro (Silva, 2014, p. 36). 
 

A necessidade de falar sobre a dupla opressão que sofriam pela raça e gênero levou as 

feministas negras a promover espaços próprios, desde coletivos, a presença em Conselhos da 

Mulher, tanto a níveis municipais e estaduais, e em congressos e encontros de mulheres, 

processo que acumulou forças para a realização do I Encontro Nacional de Mulheres Negras 

(IENMN) em 1988. Silva (2014) demonstra como nesse importante marco que foi o IENMN, 

os perfis das participantes eram diversos e o temário do encontro abrangente e conectado a 

reflexões interconectadas de classe, gênero e raça. 
 
Reitero que os encontros nacionais de mulheres negras foram também produtores de 
elaboração de complexas e sofisticadas construções analíticas e políticas do 
pensamento das mulheres negras brasileiras. A troca e a ampliação de experiências 
entre as mais antigas e as que acabavam de se assomar à causa cooperavam para a 
celebração das ações e de espaços de ativismo (Silva, 2014, p. 30). 
 

A redemocratização implicou em uma mudança de postura do movimento negro, que 

antes tinha um caráter reativo de denuncismo, e nesse momento buscava se articular na 

política institucional para garantir políticas públicas de promoção da igualdade racial 

(Domingues, 2024). Com o retorno das eleições diretas para governadores em 1982, muitas 

lideranças negras passaram a se filiar a partidos políticos para ocupar a política, e mesmo não 

havendo vitórias eleitorais, conseguem garantir duas importantes conquistas na Constituição 

Federal de 1988, como o reconhecimento do racismo como crime inafiançável e 

imprescritível e o direito à terra das comunidades remanescentes de quilombos (Domingues, 

2024, p. 9). Desse processo participa, por exemplo, Lélia Gonzalez que concorreu no mesmo 

pleito à deputada federal.  

Em 1988, com o centenário da abolição, o movimento negro lança uma campanha para 

demonstrar a persistência e as consequências do passado escravocrata na vida da população 

brasileira, processo que levou a formação de mais organizações como “União de Negros pela 

Igualdade (Unegro), na cidade de Salvador, em 1988; o Centro de Articulação de Populações 

Marginalizadas (Ceap), no Rio de Janeiro, em 1989, e o Geledés, na capital paulista, em 

1988” (Domingues, 2024, p. 11). 

Outro marco do movimento negro é a participação na III Conferência Mundial contra 

o Racismo em 2001, na cidade de Durban, África do Sul. O Brasil foi protagonista no evento, 

tendo como relatora final a brasileira Edna Roland. Esse feito teve impacto, por exemplo, no 

Plano Nacional de Direitos Humanos de 2002, com adoção de medidas visando enfrentar o 



36 

racismo. Era enfim o reconhecimento do Estado brasileiro que o racismo existe em nosso país 

e o mito da democracia racial foi colocado em xeque (Domingues, 2024, p. 20). A partir de 

então novas conquistas se concretizaram, como a aprovação da Lei n. 10.63917, em 2003, que 

tornou obrigatório o ensino da história, arte e da cultura dos afro-brasileiros e africanos na 

educação básica; a Lei n. 12.711, de 2012, que estabeleceu cotas para pretos, pardos, 

indígenas e quilombolas e de pessoas com deficiência nas vagas das instituições federais e o 

Estatuto da Igualdade Racial em 2010, são alguns exemplos. 

Outro grande marco na luta por direitos humanos é a realização da Marcha das 

Mulheres Negras realizada no dia 18 de novembro de 2015. Mais de 100 mil mulheres negras 

marcharam em Brasília contra o Racismo, a Violência e pelo Bem Viver. Conforme Moreira e 

Cardoso (2020, p.129), a carta elaborada ao fim da Marcha das Mulheres Negras, é fruto do 

acúmulo da experiência de luta das mulheres negras brasileiras, e pode ser entendida como 

uma “proposição teórico-política de um novo pacto civilizatório para a sociedade brasileira”. 

Enquanto escrevia essa dissertação, as mulheres negras em todo o Brasil vinham se 

preparando a partir dos territórios, em etapas municipais e estaduais, para a 5ª Conferência 

Nacional de Políticas para as Mulheres, a 5ª Conferência Nacional da Promoção da Igualdade 

Racial, ambas em setembro de 2025 e a Marcha das Mulheres Negras de 2025 no dia 25 de 

novembro. 

Essa breve retrospectiva indica pelo menos duas coisas. A primeira que ainda 

carecemos de uma vasta e robusta bibliografia sobre a participação das mulheres negras nos 

movimentos sociais (Silva, 2014; Gomes, 2017). Silva (2014, p. 14) elogia a fundamentação e 

a cronologia apresentada por Celi Pinto (2003) sobre o movimento feminista no Brasil, livro 

referência para estudos do tema, mas adverte que a autora citou apenas uma única vez as 

mulheres negras nessa obra. Para Gomes (2017) há uma predominância de alguns 

movimentos sociais em detrimento de outros nas pesquisas acadêmicas, sendo o movimento 

negro um desses movimentos que ainda estão à margem nas pesquisas. 

Apesar disso, tem crescido o interesse por pesquisar sobre a participação política das 

mulheres negras brasileiras, que sem dúvida, deixaram um legado de lutas e conquistas de 

direitos e produziram saberes, alguns introduzidos na academia e outros ainda desprezados 

por essa. Sobre o potencial educador dos movimentos sociais, nos afirma Gomes (2017): 

 
Os movimentos sociais são produtores e articuladores dos saberes construídos pelos 

17 A Lei 10.639, sancionada em 9 de janeiro de 2003, tornou obrigatório o ensino de História e Cultura 
Afro-Brasileira nas escolas de ensino fundamental e médio. Em 10 de março de 2008, a Lei 11.645 ampliou essa 
obrigatoriedade, incluindo também a História e Cultura Indígena no currículo escolar. 



37 

grupos não hegemônicos e contra-hegemônicos da nossa sociedade. Atuam como 
pedagogos nas relações políticas e sociais. Muito do conhecimento emancipatório 
produzido pela sociologia, antropologia e educação no Brasil se deve ao papel 
educativo desempenhado por esses movimentos, que indagam o conhecimento 
científico, fazem emergir novas temáticas, questionam conceitos e dinamizam o 
conhecimento (Gomes, 2017, p. 16-17). 

 

O segundo aspecto percebido nessa reconstituição histórica refere-se aos saberes 

oriundos dos movimentos sociais, em especial da experiência de mulheres negras, que têm 

contribuído não somente para a teoria feminista, mas também para pensar os direitos 

humanos, “a epistemologia feminista negra é uma contribuição para os estudos feministas 

porque ela apresenta as noções de autodefinição, de experiência e a de interseccionalidade” 

(Moreira, 2023, p. 57). 

O movimento feminista e o movimento negro têm em comum esse processo de romper 

com identidades e papéis sociais impostos. São espaços onde é possível reivindicar a si 

mesma como sujeita de direitos. Para as mulheres negras que sofrem ao mesmo tempo com a 

opressão de gênero e de raça, os movimentos sociais possibilitam o seu empoderamento. 

Sobre o feminismo negro, especificamente, Moreira (2023) afirma: 
 
O feminismo negro brasileiro, ele é um processo. Espaço de intuição, de 
subjetivação das mulheres negras. Acho que isso é importante porque, a gente 
também lê hoje como uma ideia de autodefinição, ato de dizer-se mulher negra e o 
ato de não só dizer-se mulher negra, mas dizer-se a partir de uma positividade de 
como se quer dizer-se mulher negra. Então, não ser definida pelo outro, não ser a 
outra da outra (Moreira, 2023, p. 56). 

 
Os movimentos sociais são esses espaços privilegiados de educação. É na vivência 

deles que aprendemos coisas que a escola e a universidade não ensinam, passando por um 

novo vocabulário político e epistêmico, e o acesso a saberes transformadores porém  

marginalizados. Eles atuam como mediadores para que cada indivíduo realize uma leitura 

crítica de suas próprias experiências de vida e da realidade que os cerca, fortalecem laços de 

coletividade e pertencimento na busca por um bem comum, contribuem para a (re)construção 

de identidades e nos convidam a sonhar com um mundo novo, com “inéditos viáveis”.  

A seção seguinte reflete sobre as potencialidades na articulação dos saberes e 

experiências da militância feminina negra para uma educação em direitos humanos a partir de 

uma perspectiva antirracista. 
 

 

 

 

 



38 

4.​ EDUCAÇÃO EM DIREITOS HUMANOS EM UMA PERSPECTIVA 
ANTIRRACISTA 
 

Autores como Achille Mbembe (2022), Frantz Fanon (2022, 2020) e Neusa Santos 

Souza (2021) permitem compreender a dimensão racial a partir do projeto Colonialista, a 

dimensão relacional do racismo e seus impactos econômicos, políticos, sociais, culturais e 

subjetivos. Conforme Mbembe (2022, p.106) o princípio de raça coincide com o surgimento 

da Modernidade, em que a Europa, no seu projeto de expansão colonial, reconheceu-se 

enquanto “centro do globo, a terra natal da razão, da vida universal e da verdade da 

humanidade” (Mbembe, 2022, p.29). E assim, justificava o empreendimento colonial 

enquanto “uma obra fundamentalmente ‘civilizadora’ e ‘humanitária’” (Mbembe, 2022, p.31) 

para aqueles que não sendo um espelho da Europa, eram nominados pela raça. Tanto o termo 

“negro” como a ideia de “raça” são “figuras gêmeas do delírio que a Modernidade produziu” 

(Mbembe, 2022, p.12). A invenção das raças, que não existindo biologicamente aos humanos, 

foram e continuam sendo uma criação da política de morte e destruição do Colonialismo: “o 

conceito de raça - que sabemos advir inicialmente da esfera animal - serviu, em primeira 

linha, para nomear as humanidades não européias” (Mbembe, 2022, p.41). O processo de 

colonização é conforme Fanon (2022, p.33), a criação de um “mundo compartimentado”, uma 

divisão em que “fica patente que o que divide o mundo é antes de mais nada o fato de 

pertencer a tal espécie, a tal raça” (Fanon, 2022, p.36). Mais que o domínio territorial, o 

projeto Colonialista dominou os corpos e o direito a humanidade dos povos colonizados, 

transformando-os em “quintessência do mal”, no “mal absoluto” (Fanon, 2022, p.38): 

 
Não basta ao colono limitar fisicamente - isto é, por meio da polícia e das forças 
militares - o espaço do colonizado. Como que para ilustrar o caráter totalitário da 
exploração colonial, o colono faz do colonizado uma espécie de quintessência do 
mal. A sociedade colonizada não é apenas descrita como uma sociedade sem 
valores. Não basta ao colono afirmar que os valores desertaram, ou melhor, jamais 
habitaram o mundo colonizado. O nativo é declarado impermeável à ética: ausência 
de valores, mas também negação de valores. Ele é, ousemos confessá-lo, o inimigo 
dos valores. Nesse sentido, é mal absoluto” (Fanon, 2022, p.38). 
 

Mbembe (2022, p.118) aponta como a Europa levou a cabo um projeto 

nacional-colonialista que contou com a participação de vários atores sociais, de ciências como 

etnologia e geografia, e instituições de cultura de massa como a literatura, os museus, a arte 

em uma “pedagogia de naturalização do racismo”. Tanto o branco como o negro são 

invenções desse projeto, são polos distintos que existem em relação, isto é, o negro é tudo 

aquilo que o branco não é. A civilização branca estabeleceu seu domínio como polo positivo 



39 

desse binarismo, “a civilização branca e a cultura europeia impuseram ao negro um desvio 

existencial.[...] aquilo que é chamado de alma negra é uma construção do branco.” (Fanon, 

2020, p.28). 

Para Grada Kilomba (2019, p. 36), o sujeito branco está dividido em si, a parte do ego 

“boa” é identificada com o eu, e a parte que deseja negar, reprimir, a parte “má” do ego é 

projetada no outro. O negro é o outro dessa relação colonial, ele torna-se outro “através de um 

processo de absoluta negação” (Kilomba, 2019, p. 38). 

O negro é “vítima eterna de uma essência, de uma aparência pela qual ele não é 

responsável” (Fanon, 2020, p.49), por isso, o autor alerta sobre as identidades fixas impostas 

aos negros. Contribui para desvelar as tramas do racismo as considerações de Souza (2021) 

sobre os estereótipos que se revestem com características “positivas” para prender o negro a 

uma essência, uma clausura nesse mundo fragmentado pelas diferenças raciais: 

 
Alguns estereótipos que constituem a mitologia negra adquirem, no nível do 
discurso, uma significação aparentemente positiva. 
“O privilégio da sensibilidade”, que se materializa na musicalidade e ritmicidade do 
negro, a singular resistência física e a extraordinária potência e desempenho sexuais 
são atributos que revelam um falso reconhecimento de uma suposta superioridade 
negra. Todos esses “dons” estão associados à “irracionalidade” e ao “primitivismo” 
do negro, em oposição à “racionalidade” e ao “refinamento” do branco. Quando se 
fala na emocionalidade do negro é quase sempre para lhe contrapor a capacidade de 
raciocínio do branco” (Souza, 2021, p.61). 

 
A autora denomina como mito negro como resultado de “determinações 

econômico-político-ideológicas e psíquicas” que buscam “escamotear o real, produzir o 

ilusório, negar a história, transformá-la em natureza” (Souza, 2021, p.54). E assim aquilo que 

parece ser um atributo positivo associado a pessoas negras acaba por reforçar um mundo 

dividido por raças. 

 
A superpotência sexual é mais um dos estereótipos que atribuiu ao negro a 
supremacia do biológico, e, como os da resistência física e da “sensibilidade 
privilegiada”, reafirma a representação de animalidade no negro, em oposição à sua 
condição histórica, à sua humanidade (Souza,2021, p. 62). 

 
O racismo é uma experiência de desumanização que estilhaça identidades, “por ser 

uma negação sistematizada do outro, uma decisão obstinada de recusar ao outro qualquer 

atributo de humanidade, o colonialismo força o povo dominado a se perguntar 

constantemente: ‘quem sou eu, na realidade?’” (Fanon, 2022, p.252). 

A experiência colonial promove, conforme Fanon (2020) a alienação, um desejo de ser 

a imagem daquele que oprime ao se impor como regra, como universal e superior: o homem 



40 

branco europeu. Assim, “o negro tomou o branco como modelo de identificação, como única 

possibilidade de tornar-se gente” (Souza, 2021, p.46). O racismo implica em identidades 

renunciadas (Souza, 2021, p.53), em despersonalização, em negação de si. 

 
Pois o colonialismo não fez outra coisa a não ser despersonalizar o colonizado. Essa 
despersonalização é sentida igualmente no plano coletivo, no nível das estruturas 
sociais.O povo colonizado então se acha reduzido a um conjunto de indivíduos que 
só tiram fundamento da presença do colonizador (Fanon, 2022, p.304). 
 

Segundo Souza (2021), para o ser humano se constituir é necessário que haja um 

modelo ideal, o "ideal do ego", que o vincula ao simbólico, à lei e à ordem da cultura. No 

entanto, o racismo impõe a brancura como regra universal, como fetiche, assim cria o “ideal 

do ego branco” como única possibilidade de humanidade, que é internalizado pelo negro. Ao 

se deparar com a incompatibilidade entre esse ideal de ego e seu próprio corpo, o negro entra 

em sofrimento psíquico. Como forma de lidar com esse sofrimento, o negro tenta 

"embranquecer" ou, como diz Fanon (2020), usar uma máscara branca, uma tentativa de 

aniquilar o próprio corpo, o que afeta a sua autoestima e cria identidades fragmentadas, 

levando à despersonalização e alienação do indivíduo. “Realizar o ideal do ego é uma 

exigência - dificilmente burlável - que o superego vai impor ao ego. E a medida de 

tranquilidade e harmonia interna do indivíduo é dada pelo nível de aproximação entre o ego 

atual e o ideal do ego” (Souza, 2021, p.64). 

É nessa descoberta de si como o outro, como negro ou negra, que o indivíduo 

vislumbra duas alternativas: “Diante da experiência do inverossímil, frente à constatação 

dramática da impossibilidade de realizar o ideal, o negro vislumbra duas alternativas 

genéricas: sucumbir às punições do superego ou lutar, lutar ainda mais, buscando encontrar 

novas saídas” (Souza, 2021, p. 71). 

Essa primeira alternativa de sucumbir ao superego é representada pela melancolia, 

perda de autoestima, autodesvalorização, culpa, insegurança, angústia, timidez, retraimento e 

ansiedade fóbica. (Souza, 2021, p.73). A segunda alternativa que nos fala Souza (2011, p.77), 

é a luta política: 

 
O negro que elege o branco como ideal do ego engendra em si mesmo uma ferida 
narcísica, grave e dilacerante, que, como condição de cura, demanda ao negro a 
construção de um outro ideal de ego. Um novo ideal de ego que lhe configure um 
rosto próprio, que encarne seus valores e interesses, que tenha como referência e 
perspectiva a história. Um ideal construído através da militância política, lugar 
privilegiado de construção transformadora da história. Independentemente dos 
modos de compreender o sentido da prática política, seu exercício é representado 
para o negro como meio de recuperar a autoestima, de afirmar sua existência, de 



41 

marcar o seu lugar (Souza, 2021, p.77). 
 

Para Souza (2021) tornar-se negro é tomar consciência de suas opressões e buscar 

rompê-las: 

 
Ser negro é, além disso, tomar consciência do processo ideológico que, através de 
um discurso mítico acerca de si, engendra uma estrutura de desconhecimento que o 
aprisiona numa imagem alienada, na qual se reconhece. Ser negro é tomar posse 
dessa consciência e criar uma nova consciência que reassegure o respeito às 
diferenças e que reafirme uma dignidade alheia a qualquer nível de exploração. 
Assim, ser negro não é uma condição dada, a priore. É um vir a ser. Ser negro é 
tornar-se negro (Souza, 2021, p.115). 
 

Para Fanon (2020) esse processo de desalienação da pessoa negra, trata-se de conhecer 

a realidade que nos cerca e da ação política a partir dela para transformá-la: 

 
Em outras palavras, o negro não deve mais se ver colocado diante deste dilema: 
branquear-se ou desaparecer, mas deve poder tomar consciência de uma 
possibilidade de existir; dito de outra maneira, se a sociedade lhe cria dificuldades 
em razão da sua cor, se constato em seus sonhos a expressão de um desejo 
inconsciente de mudar de cor, meu objetivo não será dissuadi-lo, aconselhando-o a 
“manter distancia”; ao contrário, meu objetivo será, uma vez elucidados os motivos, 
colocá-lo em condições de escolher a ação (ou a passividade) diante da verdadeira 
fonte conflitual - isto é, diante das estruturas sociais (Fanon, 2020, p.114). 

 

Mbembe (2022, p.60) define como razão negra os discursos e narrativas sobre coisas e 

pessoas de origem africana. A sua “função é, antes de mais nada, codificar as condições de 

surgimento e manifestação de um sujeito racial então chamado de negro” (Mbembe, 2022, 

p.61). A razão negra ocidental refere-se a “um trabalho cotidiano que consistiu em inventar, 

contar, repetir e promover a variação de fórmulas, textos e rituais com o intuito de fazer surgir 

o negro enquanto sujeito racial e exterioridade selvagem, passível de desqualificação moral e 

de instrumentalização prática” (Mbembe, 2022, p.61). Enquanto a razão negra do negro é 

“gesto de autodeterminação, modo de presença perante si mesmo, olhar interior e utopia 

crítica” (Mbembe, 2022, p.62). 

A partir do exposto podemos afirmar a importância de firmar pactos coletivos para 

reconstruir e tornar pública a história da população negra, sobretudo a partir do território e 

suas especificidades, pois “umas das formas de exercer autonomia é possuir um discurso 

sobre si mesmo (Souza, 2021, p.45). “Dizer a sua palavra”, refletir criticamente sobre a 

própria experiência e sobre a realidade em que estamos inseridos e agir coletivamente para 

transformações emancipadoras são caminhos apontados uma educação antirracista. 

Viola e Zenaide (2019) falam da dificuldade de o Brasil acertar as contas com o 



42 

passado da ditadura como empecilho para os direitos humanos. A isso, podemos acrescentar a 

falta de acerto de contas com o passado escravocrata, fazendo com que “o avanço no campo 

da memória e da justiça” careça “de um novo esforço coletivo” (Viola; Zenaide, 2019, p. 94). 

Nossa cultura política é “enraizada no esquecimento” (Viola, 2010, p. 22), por isso, revisitar e 

reescrever a história de Caxias do Sul, reconhecendo a mobilização política de mulheres 

negras é uma forma de articular memória na busca por uma cultura em direitos humanos 

pensada a partir do local. Isso porque comunicar essas experiências pode contribuir para o 

reconhecimento e empoderamento de grupos subalternizados como sujeitos de direitos e fazer 

circular a cultura de luta por direitos humanos entrelaçada a questões estruturais como gênero, 

raça e classe. Envolver a comunidade caxiense em processos participativos de 

pesquisa-educação pode permitir que continuemos “a exigir direitos enquanto buscamos 

produzir uma nova discursividade crítica nos constituindo como sujeitos de enunciação” 

(Viola; Zenaide, 2019, p. 94). 

A “pedagogia do esquecimento” que vivemos em nosso país, “além de silenciar as 

vítimas tenta impedir que outra discursividade de resistência seja gestada”, processo que 

influencia nossa identidade latino-americana (Viola; Zenaide, 2019, p. 94). Acredito que isso 

explica por que é tão comum que o brasileiro se identifique como alheio à política, como povo 

acomodado, imprimindo para si uma autoimagem negativa. É comum ouvir falar que Caxias 

do Sul é uma cidade conservadora, fato que não nego, mas é preciso, por isso mesmo, mostrar 

que aqui neste solo também há espaços e movimentos de pessoas que resistem e lutam por 

uma cidade que nos humanize e assegure nossos direitos. Aqueles e aquelas que têm 

compromisso com a defesa dos direitos humanos precisam saber que não estão sós, 

precisamos promover encontros para que em colaboração possamos aprender juntos, 

compartilhar experiências e saberes e unir nossos esforços neste projeto em comum. 

No entendimento da educação em direitos humanos como campo do conhecimento, é 

importante pontuar algumas considerações epistemológicas e metodológicas. Segundo 

Carbonari (2011, p. 119), “os seres humanos podem ou não se constituir em sujeitos de 

direitos, a depender da qualidade das relações estabelecidas". Por isso, ele considera que 

“falar da qualidade das relações é tocar no âmago” da educação em direitos humanos 

(Carbonari, 2011, p. 119). Para uma educação em direitos humanos as relações precisam se 

pautar na reciprocidade, na alteridade e solidariedade política. Nilma Gomes (2005, p. 149) ao 

abordar sobre a educação em relações raciais, afirma que “a educação carece de princípios 

éticos que orientem a prática pedagógica e sua relação com a questão racial”. Por isso, afirma 

que é necessário associar teoria às novas práticas concretas antirracistas. Uma dessas práticas 



43 

é a “tomada de posição emancipatória diante de si mesmo e do outro” (Gomes, 2021, p. 437), 

que perpassa por denunciar o racismo, pensar sobre privilégios, refletir nossas práticas, 

(re)construir relações, buscando sair da “inércia” (Gomes, 2005; 2021). Para a autora, os 

casos de racismo, frequentemente noticiados, geram comoção e indignação, mas não vão 

muito além disso, pois não provocam a mudança radical de nossas posturas. Apesar dos 

importantes avanços na conquista de leis e políticas públicas afirmativas para a população 

negra no Brasil, sobretudo após 2003, durante os governos populares, persiste a violência e a 

desigualdade racial no país. O mito da democracia racial apesar de ser consenso entre 

pesquisadores, ainda é uma realidade no imaginário social (Candau, 2020, p. 683), o que nos 

leva a uma “inércia e indiferença raciais” (Gomes, 2021, p. 441). Acabamos assim, por não 

(re)pensar nossas práticas pedagógicas, epistemológicas e políticas. Por isso, é preciso uma 

reação antirracista: “a expectativa (e esperança) é que estejamos diante de uma crescente 

reação antirracista na sociedade que envolva muitos sujeitos, negros e não negros, 

organizações progressistas, mídias alternativas, movimentos sociais e instituições 

democráticas” (Gomes, 2021, p. 440). 

Nessa reação antirracista é necessária uma solidariedade política entre diferentes 

atores sociais, incluindo, a relação entre universidade e movimentos sociais. Educadores e 

pesquisadores devem conhecer sobre as lutas dos movimentos sociais, visto que são espaços 

que educam em direitos humanos por meio da relação entre teoria e prática, entre viver e 

compreender os direitos humanos como processo de ser mais (Freire, 2023), de humanizar-se. 

 
Educar em direitos humanos é educar para a prática, para a ação, como prática da 
liberdade e como ação livre. Não é só preparar para o exercício da liberdade, é já 
educar com liberdade, na liberdade e para a liberdade.[...] Por isso, o processo 
educativo libertador não é concessão, mas engajamento e construção dos próprios 
oprimidos (Carbonari, 2016, p. 259). 
 

A educação em direitos humanos é um processo sistemático e multidimensional 

(Carbonari, 2011, p. 121), o que implica dizer, que não se esgota em um único evento, mas 

envolve “vários momentos, as várias estratégias e as várias dimensões” (Carbonari, 2011, p. 

121). Entre essas dimensões, destacam-se a: 

 
‘apreensão de conhecimentos historicamente construídos sobre direitos humanos’, 
da ‘afirmação de valores, atitudes e práticas sociais’, da ‘formação de uma 
consciência cidadã’, do ‘desenvolvimento de processos metodológicos 
participativos’, e do ‘fortalecimento de práticas individuais e sociais’. Trata-se, 
portanto, de articular atitudes, competências e habilidades que se traduzam em 
posicionamento e em atuação” (Carbonari, 2011, p. 121). 
 



44 

A educação em direitos humanos se realiza na vivência da mobilização por direitos, no 

encontro, no diálogo e na solidariedade, onde a ação-reflexão-ação é imprescindível. Não se 

trata, então, de reduzir os direitos humanos como conteúdo curricular ou como formação 

moral, mas implica em posicionamento ético e político, em refletir sobre nossas práticas e 

assumir outras coerentes com um pensar crítico engajado, é agir! 

 
A práxis como ação-reflexão-ação (ou como reflexão-ação-reflexão) é expressão da 
vivência da liberdade e dos direitos humanos como processo de aprendizagem. Em 
outras palavras, aprende-se direitos humanos, assim como se aprende a ser livre, 
vivendo os direitos humanos, vivendo a liberdade  (Carbonari, 2016, p. 260-261). 
 

Os movimentos sociais são espaços de educação em direitos humanos, que quando são 

protagonizados por mulheres feministas e antirracistas, produzem e fazem circular uma 

“cultura de luta antirracista” (Crespo, Silva e Lima, 2021, p. 22) e antissexista, capaz de 

reconstruir identidades e saberes. As experiências e as epistemologias oriundas da vivência de 

mulheres negras nos movimentos sociais podem contribuir para tensionar a relação igualdade 

e diferença nos direitos humanos, visto que “nascidos no bojo da modernidade, os direitos 

humanos se constituíram em íntima relação com a afirmação da igualdade, da liberdade e da 

universalidade” (Candau, 2009, p. 65). Nessa perspectiva, “as questões referidas às diferenças 

entre pessoas e grupos sócio-culturais não são focalizadas ou o são de modo secundário e 

pouco aprofundado (Candau, 2009, p. 72). A autora nos provoca a pensar em como articular o 

reconhecimento das diferenças com a defesa da igualdade de direitos. 

 
Da ênfase na igualdade, muitas vezes silenciadora e/ou negadora das diferenças, 
estas passam a primeiro plano, podendo comprometer ou eclipsar a afirmação da 
igualdade. Como articular estes pólos sem que um anule o outro, ou o deixe na 
penumbra, relativizando sua importância? (Candau, 2009, p. 72). 

 
Sobre as consequências de uma concepção universalista dos direitos humanos no 

contexto brasileiro, Gomes (2017) ilustra o fracasso dessa perspectiva ao constatar que, 

embora a educação tenha sido pauta histórica do movimento negro, o seu acesso pela 

população negra só se tornou mais efetivo a partir do reconhecimento das diferenças raciais 

com a política afirmativa da Lei de Cotas em 2012.  Essa tensão entre igualdade e diferença 

assume importante dimensão no Brasil, pois o racismo aqui é o da “denegação” (Gonzalez, 

2020, p.130). O mito da democracia, que ainda persiste no imaginário social, trata-se de “uma 

falsa igualdade, pois se baseia no apagamento e na homogeneização das diferenças” (Gomes, 

2017, p. 51). 

A interseccionalidade é um conhecimento da luta de mulheres negras que pode 



45 

potencializar uma educação em direitos humanos sob uma perspectiva antirracista. A 

interseccionalidade é uma ferramenta de investigação científica e de práxis crítica, que se 

orienta pelo entrelaçamento de diferentes categorias das relações de poder (classe, gênero, 

sexualidade, raça, cidadania, capacidade, idade) que se manifestam nos domínios de poder 

estrutural, cultural, disciplinar e interpessoal (Collins e Bilge, 2021, p. 46). Segundo Collins e 

Bilge (2021), essa categoria existe muito antes da sua cunhagem por Kimberlé Crenshaw nos 

anos de 1990, sendo fruto dos movimentos sociais protagonizados por mulheres negras, 

chicanas e imigrantes que a utilizavam com outras nomeações, caso das “mulheres 

afro-brasileiras, em que estas avançaram as ideias da interseccionalidade antes do surgimento 

do próprio termo” (Collins & Bilge, 2021, p. 72). Como investigação, a interseccionalidade 

pode ser encontrada na produção teórica de Lélia Gonzalez, sobretudo por meio da categoria 

de Amefricanidade.   

Lélia apostava na categoria de amefricanidade para situar como as dimensões de 

gênero, raça, classe e colonialidade impactam na vida das mulheres racializadas na América.  

Assim, essa categoria político cultural de Amefricanidade permite criar uma “unidade 

específica” capaz de compreender as especificidades do racismo na América (Gonzalez, 2020, 

p. 135).  

 
Trata-se de um olhar novo e criativo no enfoque da formação histórico-cultural do 
Brasil que, por razões de ordem geográfica e, sobretudo, da ordem do inconsciente, 
não vem a ser o que geralmente se afirma: um país cujas formações do inconsciente 
são exclusivamente europeias, brancas. Ao contrário, ele é uma América Africana 
cuja latinidade, por inexistente, teve trocado o T pelo D para, aí sim, ter o seu nome 
assumido com todas as letras: Améfrica Ladina (não é por acaso que a neurose 
cultural brasileira tem no racismo o seu sintoma por excelência). Nesse contexto, 
todos os brasileiros (e não apenas os “pretos” e os “pardos” do IBGE ) são 
ladino-amefricanos (Gonzalez, 2020, p. 127). 
 

Apesar das diferenças estratégicas do racismo no continente, como o racismo aberto 

dos Estados Unidos e suas leis de segregação; e o racismo disfarçado do Brasil, ou racismo 

por denegação, com o seu processo de miscigenação e o mito da democracia racial (Gonzalez, 

2020, p. 130), Lélia aponta que temos em comum o passado da diáspora negra. 

Compartilhamos a experiência comum do racismo e da colonialidade, por isso, é importante 

essa unidade específica. 

 
As implicações políticas e culturais da categoria de amefricanidade (Amefricanity) 
são, de fato, democráticas; exatamente porque o próprio termo nos permite 
ultrapassar as limitações de caráter territorial, linguístico e ideológico, abrindo novas 
perspectivas para um entendimento mais profundo dessa parte do mundo onde ela se 
manifesta: A América como um todo (Sul, Central, Norte e Insular) (Gonzalez, 



46 

2020, p. 130). 
 

 Para González, a evocação de uma linguagem epistêmica como a da Amefricanidade 

é um enfrentamento ao imperialismo dos Estados Unidos na América. A interseccionalidade 

conquistou espaço na academia e hoje é amplamente utilizada não só na investigação 

científica, mas também na proposição de políticas públicas. Ao ser pensada juntamente aos 

estudos sobre branquitude pode auxiliar na promoção de um diálogo e para nossa leitura de 

mundo abarcando a complexidade e a realidade dos direitos humanos na América Latina. 

A interseccionalidade contribui para a leitura crítica da realidade e o reconhecimento 

de nossos lugares sociais, e que no caso das mulheres negras, ao se associar às experiências de 

visa possibilitam processos de empoderamento, onde “se constituem autoridade de suas 

próprias vidas” (Nunes, 2010, p.5). E assim, vão humanizando-se, rompendo com as 

identidades impostas pela violência colonialista, patriarcal e racista, reconstroem suas 

autoestima e reconhecem em si mesmas o potencial transformador e produtor de saberes 

emancipatórios.  

A compreensão de nossas identidades, relações e da realidade que nos cerca, em uma 

perspectiva interseccional, pode contribuir para algumas dimensões da educação em direitos 

humanos, como o empoderamento de indivíduos subalternizados, que ao exigir o 

reconhecimento de suas experiências e saberes, enfrentam a cultura do apagamento, 

descolonizam nossas práticas, saberes e identidades e afirmam um “educar para o nunca 

mais”, pois denunciam as invisibilidades, as violências e injustiças a eles historicamente 

submetidos, afirmam-se assim, como sujeitos de direitos.  Ao problematizar os diferentes 

lugares sociais e a complexidade de nossas relações e identidades baseadas na matriz de 

dominação interseccional, nos convidam a pensar nossos privilégios, em especial, nossa 

branquitude. 

Assim como bell hooks (2017, p.85), ao considerar a pesquisa como um processo de 

cura, acredito que promover processos participativos e dialógicos, nos quais a diversidade de 

corpos e saberes se encontram e se abrem ao outro para compartilhar experiências, é um 

caminho fundamental para a cura coletiva das dores de viver em uma cidade que nos 

desumaniza. Articular as noções de interseccionalidade e experiências potencializa esse 

processo de cura, que se desloca da sua dimensão individual para o coletivo, favorecendo a 

construção de laços de solidariedade política.  E conforme Freire (2023, p. 41), o oprimido, ao 

restaurar sua própria humanidade, restaura a humanidade de todos, inclusive daqueles que, ao 

oprimir, se desumanizam. 

 



47 

5.​ CAMINHOS TEÓRICO-METODOLÓGICOS      
 

Como refletir, escrever e analisar sobre um tema que envolve uma vivência da qual eu, 

mulher branca, jamais experimentarei, que é a opressão de raça? Nesta dissertação, é 

indispensável a afirmação de um compromisso ético e político com as coautoras e com todas 

as pessoas que têm suas vidas marcadas por tamanha violência que é o racismo. 

Tratar pessoas como se fossem objetos de pesquisa e não como produtoras de 

conhecimento é uma violência. Paulo Freire (2023) alertou para o fato de que quem é 

oprimido internalizar a consciência do opressor. O pensamento em questão está relacionado 

ao que bell hooks (2017) descreve sobre a desconfiança entre mulheres brancas e negras. 

Apesar de compartilharem a experiência do sexismo, essa vivência se revela de formas 

distintas, aprofundadas pela raça e outras categorias de poder. Dentro da lógica patriarcal 

opressora, as mulheres brancas, como uma forma de compensação, passaram a se diferenciar 

das mulheres negras, estabelecendo uma distância, uma hierarquia e um status baseado na 

raça. Isso gerou uma dinâmica de competição, dificultando a construção de laços de 

solidariedade e perpetuando formas de opressão sobre as mulheres negras. Apesar dos 

esforços de união do movimento feminista, hooks (2017) diz que ainda persiste um 

sentimento de hostilidade e desconfiança entre as mulheres. De um lado, as mulheres negras 

sentem o medo de serem mais uma vez traídas pelas mulheres brancas, que tanto acusaram o 

debate sobre raça como uma forma de dividir a luta feminista, e que agora, ao reconhecerem a 

exigência de se pensar raça, insistem em falar sobre as mulheres negras e não com elas; 

tampouco parecem querer ouvi-las (hooks, 2017).  A autora também aponta que, por parte das 

mulheres brancas, há o medo de serem “desmascaradas”, de serem identificadas como 

opressoras, racistas, elitistas e machistas. A dificuldade de lidar com esses medos e a falta de 

diálogo têm sido responsáveis pelo fracasso feminista e pela incapacidade de “cruzar 

fronteiras”, que é tão importante para a defesa dos direitos humanos. Por isso, a autora afirma 

que a solidariedade entre as mulheres será possível apenas com “interação recíproca” e com a 

postura de debater o racismo como uma “obra coletiva”, e assim, ela defende a criação de 

espaços “para o contato corajoso, sem medo nem acusações” (hooks, 2017, p. 146-148). 

A escuta que as pessoas brancas devem fazer sobre a experiência do racismo não é 

silenciosa, mas profundamente reflexiva e crítica sobre nossos privilégios e lugares de poder. 

Conforme hooks (2017, p. 183), “a pessoa mais poderosa tem o privilégio de negar o próprio 

corpo”. E é esse o privilégio de quem se pensa universal, como regra, como se não gozasse de 

uma “herança escravocrata e seus impactos positivos para as pessoas brancas” (Bento, 2022, 



48 

p. 23). A partir das noções de deslocamento de Moreira (2023, p.66) ou de “cruzar barreiras” 

de hooks (2017, p.174), podemos afirmar a importância de um compromisso coletivo 

antirracista. Hooks (2017, p. 175) ajuda a pensar que “todos os atos de cruzar fronteiras 

devem ser vistos como válidos e legítimos”, e isso não significa dizer que sobre nós, pessoas 

brancas, não vão recair necessárias críticas sobre nossas práticas: 
 

Nos anos recentes, muitos acadêmicos brancos do sexo masculino se engajaram 
criticamente com meus escritos. Perturba-me o fato de esse engajamento ser 
encarado com suspeita ou visto meramente como ato de apropriação feito para levar 
adiante um programa oportunista. Se realmente queremos criar uma atmosfera 
cultural em que todos os preconceitos possam ser questionados e modificados, todos 
os atos de cruzar fronteiras devem ser vistos como válidos e legítimos. Isso não 
significa que não sejam sujeitos a críticas ou questionamentos críticos ou que não 
haja muitas ocasiões em que a entrada dos poderosos nos territórios dos imponentes 
serve para perpetuar as estruturas existentes (hooks, 2017, p. 175). 
 

Somente aqueles que fazem questão de manter seus privilégios, como a branquitude, 

podem ter interesse em não pensar e não falar sobre si mesmos como resultado das relações 

raciais. Por mais que essa autorrevisão à qual me proponho, e que espero que seja realizada 

junto às pessoas brancas que lerão essa escrita, possa doer, causar incômodos e até mesmo 

constrangimento, ela é indispensável se quisermos, de fato, assumir uma postura antirracista e 

de comunhão na luta por direitos humanos. Pois precisamos (re)avaliar nossas concepções, 

posturas teóricas, metodológicas e de práxis política. Por isso, reafirmo o compromisso ético e 

político desta pesquisa, pois acredito no que Freire (2023, p. 110), afirmou sobre a pronúncia 

do mundo ser um “ato de criação”, onde as pessoas em comunhão buscam saber mais e ser 

mais (Freire, 2023). 

Por ser uma pesquisa comprometida com os direitos humanos e com uma perspectiva 

contra-hegemônica, é necessário um rigor metodológico e uma postura epistemológica 

pautados no diálogo e na participação. Compartilho da compreensão de que a sistematização 

de experiências, dentro do conjunto das pesquisas participantes, é um “paradigma 

epistemológico”  que acredita na compreensão e transformação do mundo como partes de um 

mesmo processo (Jara H., 2006a, p. 232). 

A sistematização de experiências possui alguns princípios, como o de que apenas 

quem vivenciou a experiência pode sistematizá-la (Jara H., 2006b, p. 74). Esse modo de 

produzir conhecimento dispensa a ideia de que apenas especialistas podem fazê-lo. Esse 

aspecto reforça a concepção de que a pesquisa “é um ato público” (Streck, 2023, p. 34), visto 

que pesquisar é “pronunciar o mundo” (Streck, 2023, p. 35), tarefa coletiva da consciência de 

nosso inacabamento e da nossa vocação em ser mais (Freire, 2001). 



49 

Não se trata, portanto, de coletar informações, de me apropriar de histórias e 

experiências e, sozinha em meu apartamento, do meu lugar de mulher branca, atribuir 

sentidos, significados e interpretações a essas vozes que me oportunizam a escuta. Pois, como 

Freire (2023, p. 95) afirma, “ninguém educa ninguém, ninguém educa a si mesmo”; os seres 

humanos “se educam entre si, mediatizados pelo mundo”. As “comunidades pedagógicas” 

defendidas por hooks (2017, p.174) podem nos “ajudar a cruzar as fronteiras” e gerar os 

deslocamentos necessários para a ação e reflexão em direitos humanos, fundados no diálogo. 

A pesquisa e a educação, enquanto partes de um mesmo processo, nessa perspectiva 

participante, não constroem o conhecimento sobre indivíduos de grupos subalternizados, mas 

constroem o conhecimento com eles. A sistematização não se confunde com a narração de 

experiências, mas trata de explicitar quais são os seus ensinamentos e de compartilhá-los (Jara 

H., 2006b, p. 32). Assim, todas as etapas que envolvem sua realização são feitas em diálogo e 

com a participação das coautoras previstas, que são reconhecidas como “sujeitos efetivos de 

um modo de ver, interpretar, ressignificar concepções acerca do que seja a mulher 

afro-brasileira” (Nunes, 2010, p. 4) no contexto local. 

O compartilhamento de saberes e experiências entre mulheres de duas organizações 

dos movimentos sociais, e entre elas e eu, pode promover um diálogo que potencialize nossa 

leitura de mundo e nosso agir. 
 
Ao ter que dar conta de nossa prática, vemo-nos obrigados a expor ante os outros um 
produto que a comunique, o que significa realizar uma “segunda objetivação”. 
Normalmente, este fato nos permite compreender ainda melhor os ensinamentos 
obtidos ou dar-nos conta de alguns vazios de interpretação que só se fazem evidentes 
quando buscamos explicá-los (Jara H., 2006b, p. 34). 
 

É nesse diálogo, pautado na amorosidade, humildade, fé nas pessoas, esperança e 

pensamento crítico (Freire, 2023), que se funda um encontro onde “se solidarizam o refletir e 

o agir” (Freire, 2023, p. 103), uma comunidade pedagógica onde “estamos igualmente 

comprometidos com a criação de um contexto de aprendizado” (hooks, 2017, p. 205) sobre os 

direitos humanos e suas problemáticas. Um espaço onde, por meio da troca de experiências, 

reconhecemos nossas e outras singularidades e particularidades (hooks, 2017, p. 201-202). 

Nesse encontro, verificamos a indissociabilidade entre teoria e prática. 

A sistematização de experiências reconhece o conhecimento proveniente da prática e a 

possibilidade de esse conhecimento aprimorar nossas teorias e práxis políticas. 
 
Assim, compreendendo e interpretando o que temos ordenado e temos reconstruído, 
poderemos tirar lições para a própria prática. Todo esse tema da obtenção de lições 
da própria experiência, que devem servir à própria experiência, significa um 



50 

paradigma epistemológico; supõe uma maneira de ver o mundo, de situarmo-nos 
ante a compreensão e a transformação do mundo como parte de um mesmo 
movimento. Então, reconstruir, ordenar o acontecido, visando compreendê-lo e 
interpretá-lo, para que assim seja possível transformar e tirar lições dessa 
experiência própria supõe uma postura epistemológica, social, política e cultural. É 
muito mais que um método (Jara H., 2006a, p. 232). 
 

Reconhecendo os movimentos sociais e a vivência da militância política como 

produtores de saberes e de práticas emancipatórias, suas experiências são aqui entendidas 

como ações, sensações, sentimentos, percepções, emoções, interpretações e vivências (Jara 

H., 2006a, p. 229-230). Elas estão situadas dentro de determinadas “condições do contexto 

econômico, social e político local, nacional ou mundial”, assim como em situações 

particulares, que podem ser “uma situação geográfica, institucional ou mesmo pessoal” (Jara 

H., 2006a, p. 230). As experiências nos falam daquilo que nos sujeita, nos condiciona, mas 

também daquilo que sonhamos (Jara H., 2006a, p. 23). 

As experiências aqui sistematizadas são as trajetórias de dez mulheres lideranças dos 

movimentos sociais no contexto local, abordando o significado de ser uma mulher negra com 

atuação política na cidade de Caxias do Sul. Quais são os embates e potencialidades que essas 

militantes enfrentam no movimento negro e no movimento feminista no território? Tudo isso 

atravessado pela questão de como a temática dos direitos humanos perpassa pela luta coletiva 

das coautoras? Quais são suas concepções, estratégias e ações e se essas potencializam a 

educação em direitos humanos? Quais são as principais demandas por direitos humanos na 

localidade? E se e como a singularidade dessas vivências tem influenciado a formação 

antirracista e feminista nos movimentos sociais em Caxias do Sul? 

Ao retomar a pergunta inicial desse capítulo, sobre como pesquisar sobre a experiência 

de mulheres negras militantes em Caxias do Sul, afirmo que essa pesquisa exigiu cuidados 

éticos rigorosos em todas as suas etapas18. Em primeiro lugar, buscou-se garantir que o seu 

desenvolvimento tivesse coerência com o princípio de diálogo e participação. Nesse sentido, 

as participantes foram compreendidas como coautoras, pois a pesquisa envolveu uma 

dimensão dialógica da construção de conhecimento, assegurando que essas vozes fossem 

ouvidas de forma respeitosa, sensível e valorizadas, e que participassem ativamente da 

elaboração de categorias, hipóteses, análises e sínteses da investigação, com a oportunidade 

de revisar, modificar ou complementar as interpretações. Por meio de uma roda de conversa, 

autora e coautoras debateram e compartilharam saberes sobre o tema investigado, 

categorizaram e analisaram os temas geradores levantados a partir de um processo dialógico 

18 Pesquisa aprovada pelo Comitê de Ética em Pesquisa com Seres Humanos da Universidade de Caxias do Sul, 
conforme Parecer nº 7.466.656, emitido em março de 2025. 



51 

que ao mesmo tempo educou e construiu conhecimento a partir da reflexão coletiva sobre as 

próprias práticas. É importante demarcar o papel da autora como facilitadora do debate, 

estimulando a participação, problematizando, explorando e estabelecendo relações entre o 

conteúdo da sistematização e o referencial teórico, além de realizar a escrita da dissertação e  

de colocar os resultados da dissertação à disposição das organizações. Essa postura ética 

exigiu a transparência na utilização dos resultados, de forma a contribuir com a luta por 

justiça social. 

Os cuidados éticos envolveram ainda, o consentimento informado das coautoras19, 

assegurando que elas compreenderam e concordaram plenamente com os objetivos propostos. 

Embora o direito à privacidade e ao anonimato tenha sido garantido — incluindo a 

possibilidade de não revelarem suas identidades, de modificarem dados pessoais ou de 

interromperem a participação a qualquer momento, sem qualquer prejuízo —, todas optaram 

conscientemente por abrir mão do anonimato e assinaram termo específico nesse sentido. Essa 

decisão justifica-se pelo objetivo de valorizar o protagonismo dessas mulheres negras na luta 

por direitos e na atuação dos movimentos sociais em Caxias do Sul. 
 

5.1 MOBILIZANDO O CAMPO 

 

É importante destacar que a trajetória militante das coautoras desta pesquisa extrapola 

sua atuação nas duas organizações selecionadas, Unegro e a Marcha Mundial de Mulheres. 

Essas militantes estão inseridas em múltiplos espaços de mobilização e resistência, como 

sindicatos, coletivos comunitários, movimentos estudantis, culturais, conselhos de direitos e 

outras organizações, como a UBM e o MNU, por exemplo. No entanto, optou-se por utilizar a 

participação na Unegro e na MMM como critério de seleção, considerando a relevância 

histórica, política e organizativa dessas entidades no contexto local. Essa escolha 

metodológica possibilitou delimitar o campo empírico da pesquisa sem desconsiderar a 

complexidade e a diversidade das trajetórias de luta das coautoras. 

As duas organizações do movimento social selecionadas para essa pesquisa, a União 

de Negras e Negros pela Igualdade (Unegro) e a Marcha Mundial de Mulheres (MMM), são 

organizações de dimensão nacional com núcleos estaduais e municipais que surgiram no 

contexto da redemocratização e da consolidação do neoliberalismo no Brasil.  

A Unegro é uma organização suprapartidária, fundada em 1988 em Salvador, com viés 

marxista, que busca enfrentar o racismo e as diversas formas de opressão (Custódio, 2018). 

19 Ver apêndice 1. 



52 

Em sua carta de princípios, pode-se observar que a entidade intersecciona questões de raça, 

gênero e classe. Em 2003, a Unegro realizou o seu 2º Congresso em Itaparica, na Bahia, e 

traçou como objetivo a ampliação da organização, visando torná-la uma entidade de massas 

(Custódio, 2018). Atualmente, a Unegro organiza-se por meio de uma Coordenação Nacional, 

Executiva Nacional e Secretaria Nacional, sediadas em São Paulo, além de ter seções em 

nível estadual e municipal, estando presente em 25 estados do Brasil (Braga, 2018). A 

organização atua em articulação com outros movimentos sociais e setores progressistas da 

sociedade, como, por exemplo, Frente Brasil Popular20, a Coordenação Nacional de Entidades 

Negras (Conen)21 e a Convergência Negra do Brasil22 . Participou ativamente de mobilizações 

como a Marcha dos 300 anos de Zumbi dos Palmares em 1995; no I e II Encontro Nacional de 

Entidades Negras (ENEN) em 1991 e 1999, respectivamente; na Marcha Zumbi +10, em 

2005; a campanha “Brasil outros 500” nos anos 2000; no Congresso Continental dos Povos 

Negros das Américas, nos encontros nacionais de mulheres negras e na preparação e envio de 

militantes para a III Conferência Mundial Contra o Racismo, Discriminação Racial, 

Xenofobia e Intolerância Correlata, realizada em Durban, na África do Sul, em 2001. Em 

âmbito governamental, a Unegro participa de diversos conselhos de direitos como o 

“Conselho Nacional de Promoção da Igualdade Racial (CNPIR), Conselho Nacional de 

Políticas de Juventude (Conjuve), o Conselho Nacional de Assistência Social (CNAS), o 

Conselho Nacional de Política Cultural (CNPC) e o Conselho Nacional de Saúde (CNS)” 

(Braga, 2018, p. 6), entre outros. 

O processo de redemocratização, no qual nasceu a Unegro, contou com uma grande 

mobilização dos movimentos sindicais e sociais, embora na literatura sobre o tema haja uma 

predominância da “tese de protagonismo solitário do Regime” militar no processo de 

redemocratização (Oliveira, 2021). A crise institucional e econômica associada a uma nova 

mobilização da sociedade civil, com destaque para a luta pela anistia, do movimento operário 

e do movimento de bairros por melhores condições de vida, contra a carestia e por creches, 

são fatores que incidiram na redemocratização brasileira. A efervescência política popular não 

permitiu que o governo de José Sarney (1985-1990) avançasse no projeto neoliberal. E, 

22 Surge em 2016, durante o Fórum Social Temático de Porto Alegre, com o objetivo de congregar diversas 
organizações negras em torno de objetivos políticos em comum, o próprio Conen consta como uma das 
organizações que compõem a Convergência Negra.  

21 Conen surge como resolução do I Encontro Nacional de Entidades Negras (Enen) realizado em São Paulo, em 
novembro de 1991. Tem a finalidade de articular diversas organizações do movimento negro para uma atuação 
conjunta e com unidade nas ações de enfretamento ao racismo. 

20 Surge em 2015, em resposta ao movimento golpista que levou ao impeachment da presidente Dilma Rousseff, 
buscou articular movimentos sociais e partidos políticos do campo progressista contra os retrocessos do pós 
golpe e ascensão da extrema-direita no país. 



53 

embora já tivesse “diversos apelos claramente neoliberais” (Silveira, 2009, p. 78), precisou 

enfrentar os mais de 10.000 movimentos paredistas do período (Silveira, 2009, p. 76). A partir 

do governo de Fernando Collor de Mello (1990-1992), o neoliberalismo começa a se 

estabelecer na política brasileira levando a consequências como o aumento do desemprego, 

corte nos investimentos nas áreas sociais e a feminização da pobreza. É nesse contexto de 

mobilização contra o neoliberalismo que, anos mais tarde, a Marcha Mundial de Mulheres 

surge no Brasil, a partir da inspiração na ação de mulheres do Quebec, no Canadá, que, em 

1995, ocuparam as ruas em defesa de direitos econômicos e direitos das mulheres imigrantes 

(Marcha Mundial de Mulheres). O sucesso da ação, que garantiu importantes conquistas, 

levou as mulheres de Quebec a buscar articular-se internacionalmente com outros 

movimentos sociais, com a intenção de criar uma campanha mundial de mulheres. No Brasil, 

aliaram-se inicialmente às mulheres da Central Única dos Trabalhadores (CUT), e assim, 

junto a mulheres de 65 países, realizaram em 1998, o primeiro encontro Internacional da 

Marcha Mundial de Mulheres. O encontro elaborou uma plataforma com reivindicações para 

eliminação da pobreza e da violência contra mulheres e convocou a primeira Marcha Mundial 

das Mulheres a ser realizada durante os anos de 2000, com atos internacionais a cada cinco 

anos. Decidiu-se, assim, fazer com que a Marcha Mundial de Mulheres passasse a ser uma 

construção permanente e local. No Brasil, segundo o site da MMM, a organização está 

presente em 20 estados do país, através de núcleos e comitês estaduais e municipais. A 

interseccionalidade também está presente nas reivindicações da MMM, que articula questões 

de gênero, classe, raça, geracional e de sexualidade. A organização procura diversificar suas 

formas de atuação apostando na comunicação feminista nas redes, recorrendo a intervenções 

culturais como a batucada com materiais recicláveis e entonação de cantos feministas - que já 

são uma marca registrada da organização -, os lambes-lambes23 com mensagens políticas pela 

cidade, ações de educação popular e os grupos de reflexão.  

Existe uma lacuna, uma necessidade por registrar a história local na perspectiva das 

lutas sociais24, seja nos períodos de exceção como a ditadura Vargas e ditadura civil-militar, 

ou no processo de redemocratização. É certo que nessas terras não se vive somente “da fé e do 

trabalho25”, mas de lutas e sonhos de trabalhadoras e trabalhadores. É o que deixam entrever 

25 A frase “Cidade da Fé e do Trabalho” foi utilizada como slogan institucional durante a administração do 
prefeito Alceu Barbosa Velho, a partir de 2013, sendo ainda hoje frequentemente associada à identidade da 
cidade. 

24 Durante o processo de escrita da dissertação fui informada por Juçara Quadros que o Arquivo Histórico 
Municipal estava produzindo um banco de memórias sobre o movimento negro na cidade; entretanto, esse 
material não foi utilizado nesta pesquisa. 

23 Cartazes de papel colados com pincéis ou rolos em muros, postes e paredes. 



54 

os rastros dessa memória em algumas notícias, como a seguir, em que a imprensa local 

registrou sobre ações na cidade pelo movimento das Direitas já!  

 
FIGURA 1 - Notícia Jornal Pioneiro sobre Diretas Já em Caxias do Sul em 25/04/1984 

 

 
Acervo: Pioneiro,  25/04/1984 

 
Em 25 de abril de 1984, uma noite fria em Caxias do Sul, quatro mil pessoas se 

reuniram na praça da cidade para um comício pelas eleições diretas para presidente. O jornal 

Pioneiro26 destaca a "desorganização" do ato onde a Delegacia Regional de Polícia havia 

esquecido de contatar a Brigada Militar para autorizar o comício.  Além disso, o padre 

coordenador diocesano da pastoral exigiu a retirada das faixas que estavam em frente à 

Catedral; tudo isso atrasou o ato, mas não impediu a realização do evento, que contou com 

estudantes, operários, lideranças políticas e até escola de samba (Pioneiro,1984, p. 13). 

A figura 2 demonstra um dos tantos atos que ocupou a Praça Dante Alighieri, com 

cartazes por moradia digna, por direitos a partir de reivindicações sindicais mais específicas, 

contra o FMI, e a denúncia da feminização da pobreza no cartaz que anuncia: “a pobreza tem 

cada vez mais a cara de mulher”. A imagem ilustra a pluralidade de segmentos sociais que 

mobilizados por demandas diversas foram invisibilizados pela história local. 

26 Apesar da desorganização, milhares de pessoas foram ao comício pelas diretas. Jornal Pioneiro. 25 de abril de 
1984, p. 13 



55 

FIGURA 2- Ato político em frente à Catedral na Praça Dante Alighieri, s/d. 

 
Acervo UBM Caxias do Sul.27 

Assim, a sistematização das experiências de mulheres negras nos movimentos sociais, 

como a Unegro e a MMM, justifica-se pela importância de registrar essa história como parte 

de um quadro mais amplo da história local de lutas sociais por direitos, ainda por escrever, 

dada a carência de um arcabouço sobre a história política em Caxias do Sul. Embora uma 

política de memória sobre a luta por direitos e democracia, que abrace a diversidade, tenha 

por si só muita relevância, pois envolve-se com a dimensão do educar para o nunca mais 

como um dos princípios da educação em direitos humanos (Candau, 2009), as possibilidades 

da sistematização de experiências vão além. A sistematização “é um primeiro nível de 

conceitualização e que pretende contribuir na melhora da própria experiência e, às vezes, no 

enriquecimento da teoria “(Jara H. 2006b, p. 45) e que retorna para uma prática engajada com 

a luta por justiça social. 

Os movimentos sociais são espaços de práticas educativas de liberdade, que aliam 

teoria e prática na formação de sujeitos de direitos, onde os indivíduos “vão descobrindo a 

potência que têm e liberando energias que os constituem como sujeitos e atores sociais” 

(Candau, 2020, p. 683). E dessa maneira, favorecem processos de empoderamento, pois 

problematizam as condições em que nos encontramos no mundo.  

Segundo Freire (2002, p.46), uma prática educativa crítica cria condições para o 

“assumir-se como ser social e histórico, como ser pensante, comunicante, transformador, 

criador, realizador de sonhos”. Ainda segundo ele, podemos pensar a prática da do-discência28 

e da pesquisa enquanto mesmo processo, e que exige o “pensar certo”, isto é, pensar e agir 

criticamente e com ética para a justiça social (Freire, 2002, p. 31).  

O pensar certo requer disponibilidade ao risco e ao novo, não tolera a discriminação, é 

um ato comunicante, onde o entendimento não é transferido, mas co-participado e dialógico 

28  O termo “do-discência” refere-se à relação dialógica entre educador e o educando que são coautores do 
processo pedagógico e de construção do conhecimento. 

27 Acervo da União Brasileira de Mulheres de Caxias do Sul, gentilmente cedida à autora. 



56 

(Freire, 2002, p. 41-42). E como “não há pensar certo fora de uma prática testemunhal que o 

re-diz em lugar de desdizê-lo” (Freire, 2002, p. 38), na co-participação, as experiências são 

mobilizadas para coexistir com outros modos de conhecer e para promover a consciência 

comunitária de nossa diversidade (hooks, 2017, p. 114). Em comunidade para investigar, 

analisar, ouvir, falar e fazer a autocrítica sobre nossas experiências, pois, “o próprio discurso 

teórico, necessário à reflexão crítica, tem de ser de tal modo concreto que quase se confunda 

com a prática” (Freire, 2002, p. 44).  

É em comunidade, em diálogo, em solidariedade que se quer compartilhar nossa “justa 

raiva” (Freire, 2002, p. 45) ou nas palavras de Gomes (2020) nossos saberes da indignação. 
 

5.2 MOVIMENTOS DA PESQUISA 
 

Com o horizonte nas contribuições de Freire (2023), hooks (2017) e Jara H. (2006), 

esta dissertação envolveu um movimento preparatório com a aproximação do campo, através 

de um primeiro contato com as lideranças das organizações para apresentar os objetivos e o 

problema de investigação, onde foi oportunizada a elas a manifestação da concordância ou 

não com a participação na pesquisa e apontar elementos e questões de interesse delas para 

essa sistematização. Procurei, assim, de forma honesta, negociar com essas lideranças do 

movimento social sobre os objetivos da sistematização das experiências, com a finalidade de 

construir a pesquisa como um espaço de “irmandade feminista” (hooks, 2017, p. 140) 

comprometida com a transformação social.  

Na etapa seguinte foram promovidas entrevistas individuais para levantamento dos 

temas geradores e dar início ao registro das experiências. Conforme indica Jara H. (2006b), a 

definição de eixos de sistematização orienta quais elementos são relevantes para a análise da 

informação, sem perder de vista os objetivos do processo. Assim, os eixos desta pesquisa 

foram assim definidos:  

Eixo 1 - Direitos Humanos e mobilização política, com vistas a desenvolver os 

objetivos específicos: a) Compreender como a temática dos direitos humanos perpassa pelas 

experiências de luta coletiva das coautoras; c) Perceber nas experiências das mulheres negras 

militantes quais são as principais demandas em direitos humanos em Caxias do Sul;  

Eixo 2 - Aprendizagens em Direitos Humanos, para atender os objetivos específicos: 

b) Refletir junto às coautoras se e como suas ações, concepções, e estratégias são 

potencializadoras da educação em direitos humanos; d) Analisar se e como a participação de 

mulheres negras militantes pode influenciar na formação antirracista e feminista nos 



57 

movimentos sociais em que estão inseridas.  

Para as entrevistas individuais foi elaborado um roteiro de perguntas29 para animar o 

debate como: Como é ser uma mulher negra militante em Caxias do Sul? O que te levou a 

participar do movimento social do qual você faz parte? Quais aprendizados você atribui à 

experiência da militância política? As coautoras foram convidadas a compartilhar outros 

suportes para auxiliar no registro das experiências como fotografias, recortes de notícias, 

diários, panfletos e materiais diversos para registrar suas experiências.  
 

Tabela 5 - Roteiro para entrevistas 
 

Eixo 1 - Direitos Humanos e mobilização 

política 

Como é ser uma mulher negra e militante dos 
movimentos sociais em Caxias do Sul? 

Como você começou a participar de movimentos 
sociais?  

O que você considera de mais relevante em 
direitos humanos em Caxias do Sul? 

Eixo 2 - Aprendizagens em Direitos 

Humanos 

Você acha que sua experiência, a organização 
que você atua contribui para potencializar 
processo de formação em direitos humanos? 

Que ensinamentos você considera ter 
desenvolvido ao longo de sua experiência 
enquanto militante? 

Você acha que a participação de mulheres 
negras tem influência na formação dos 
movimentos sociais, se sim, de que maneira? 

 

Cada escuta foi feita de modo presencial, excetuando a de Cláudia, que sugeriu a 

escuta online devido à disponibilidade de sua agenda. As coautoras indicaram datas, horários 

e locais mais convenientes para esse encontro individual.  

No momento seguinte, foi desenvolvida, com horizonte na análise de conteúdo de 

Bardin (2016), a organização e a pré-análise do material. A análise de conteúdo é “um 

conjunto de instrumentos metodológicos” aplicado a diferentes discursos, permitindo refletir 

sobre o “não dito” (Bardin, 2016, p. 15). Para além daquilo que não está aparente como as 

variáveis psicológicas, culturais e sociais que influenciam no conteúdo da comunicação 

(Bardin, 2016). O método envolve três etapas: pré-análise, exploração do material e o 

29 Ver Tabela 5. 



58 

tratamento dos resultados, inferência e interpretação (Bardin, 2016, p. 125). Assim, nesta 

etapa, foi feita a pré-análise das entrevistas individuais, contendo a transcrição, a leitura 

flutuante e a codificação dos temas geradores que foram organizados para apresentação no 

Encontro Coletivo entre coautoras. Coube a mim, ordenar e classificar os temas geradores 

presentes nas falas das coautoras, e devolver a elas o “universo temático” como problema 

(Freire, 2023, p. 142).  

As entrevistas individuais foram inicialmente transcritas com o auxílio da ferramenta 

de transcrição automática disponível no Office 365, com armazenamento no OneDrive. Após 

a transcrição, os textos foram cuidadosamente lidos, relidos e revisados manualmente, 

garantindo a fidelidade às narrativas. Em seguida, os arquivos revisados foram salvos em 

dispositivo físico para assegurar o seu armazenamento com segurança. As transcrições foram 

então submetidas ao processo de codificação temática através de uma leitura atenta, os trechos 

mais relevantes foram identificados e codificados. Na sequência foram copiados em uma 

tabela de Excel que auxiliou na observação global das respostas, o que permitiu perceber a 

similaridade ou proximidade de ideias, opiniões diferentes e a recorrência de termos e 

assuntos.  

Para organizar o Encontro Coletivo, esse universo temático foi organizado em uma 

apresentação de slides contendo recortes das narrativas onde foi identificado e um gráfico 

mostrando as categorias recorrentes no conjunto de entrevistas individuais. Cada coautora 

recebeu uma cópia dessa apresentação e a transcrição de sua narrativa individual.  

O encontro coletivo ocorreu no dia 10 de julho de 2025, devido a disponibilidade de 

agenda das coautoras e para facilitar a participação do maior número possível de envolvidas, 

optou-se por realizar via Google Meet, o que permitiu a participação de 7 das 10 coautoras. 

Na ocasião, foi transmitida a apresentação de slides preparada, retomando os objetivos da 

pesquisa, o roteiro de perguntas utilizado, o universo temático e trechos acima mencionados. 

No primeiro momento do encontro, a autora apresentou o material preparado e em 

seguida as coautoras debateram livremente acerca do universo temático e dos objetivos da 

pesquisa. O diálogo permeou a troca de experiências e impressões sobre o universo temático 

codificado apresentado visualmente ao coletivo, onde foi possível a elaboração categorias e a 

formulação de uma síntese inicial sobre os eixos de sistematização propostos. Os resultados 

desse encontro foram novamente organizados (pré-análise) e postos em diálogo com o 

referencial teórico utilizado com a finalidade de elaborar uma resposta ao problema de 

pesquisa.  

Durante as etapas identificadas como organização de material, procurei contribuir para 



59 

“alargar e intensificar a leitura de mundo” (Streck, 2023, p. 37), por meio de 

problematizações e de relações entre os temas levantados por elas, com o contexto histórico 

ou com as referências teóricas presentes nos capítulos 3 e 4 da dissertação. Uma forma de 

codificar (Freire, 2023) uma totalidade das situações existenciais comunicadas, abrindo assim, 

a possibilidade de ampliar esse leque temático (Freire, 2023, p. 152). Segue desenho 

metodológico para melhor compreensão dos passos da pesquisa: 
 

FIGURA 3 - Desenho Metodológico. 
 

 

 

O encontro coletivo permitiu que as coautoras comunicassem entre nós os saberes e 

práticas políticas que emergiram dessa experiência, identificaram similaridades e 

particularidades em suas trajetórias. O capítulo 6: A experiência de ser militante negra em 

Caxias do Sul - “Nós por nós”, apresenta as trajetórias individuais, enquanto o capítulo 7: 

Encontro coletivo -  “ O importante do coletivo e dos movimentos é  a gente se reconhecer no 

outro”, apresenta uma síntese do encontro coletivo em diálogo com as narrativas individuais 

das coautoras. E o capítulo 8, “Construir possibilidades de liberdade”, apresenta conclusões 

sobre os objetivos e o problema de pesquisa propostos. 

  

 



60 

6.​ A EXPERIÊNCIA DE SER UMA MILITANTE NEGRA EM CAXIAS DO SUL -  
“NÓS POR NÓS” 
 

O capítulo que segue é resultado da escuta individualizada de cada coautora. Nessas 

conversas, elas falaram sobre suas trajetórias pessoais e coletivas, sobre o que as mobilizou 

para a luta social e política, as dificuldades encontradas, os aprendizados e suas percepções 

sobre a influência dessas lutas nos movimentos sociais que participam e na própria cidade. 

Suas narrativas são carregadas de denúncias sobre o que significa ser uma mulher negra 

militante na cidade e sinalizam anúncios do que podemos de inédito aqui construir. A intenção 

do capítulo é apresentar as coautoras, destacando seus relatos em primeira pessoa. As 

transcrições foram mantidas o mais fiel possível às narrativas originais, e o tratamento dado 

ao texto buscou apenas eliminar vícios de linguagem e repetições de palavras, com o objetivo 

de deixar a leitura mais fluida. 
 

6.1 BRUNA  - “UM LUGAR QUE NÃO PERMITIA A MINHA EXISTÊNCIA”  
 

Bruna é doutoranda em História, nascida em Caxias do Sul, cresceu na zona norte da 

cidade. Ainda no ensino médio, fez estágio em um espaço de memória, o Museu Ambiência 

Casa de Pedra, que é um dos pontos turísticos mais visitados da cidade. Esse espaço que ao 

mesmo tempo foi aumentando seu interesse pela História, também foi responsável por gerar o 

desconforto do não pertencimento. Ela faz a relação entre a memória e narrativa difundidas 

pelo museu, centradas na imigração italiana, à experiência de ser uma militante negra, que é 

marcada pelo desconforto de um lugar que não permite a sua existência e invisibiliza a sua 

experiência de vida e a de sua família: 

 

Durante muito tempo, eu não conseguia entender essa cidade como 
minha. E aí, tem a ver com a própria representação que a cidade faz de si 
mesma. Eu inicio minha trajetória como trabalhadora, mesmo num espaço de 
memória. Quando eu tinha 16 anos, eu estava no ensino médio ainda, eu fui 
estagiária da Casa de Pedra, então eu adorava aquele trabalho. Foi esse 
trabalho que me aproximou da história e me aproximou do que é ser 
professora também. E eu estudava bastante a história da casa, todos os 
objetos que tinham lá. Só que, ao mesmo tempo, aquilo me causava um 
desconforto muito grande, porque era um lugar que não permitia a minha 
existência. E, quando eu estava na troca com os visitantes da casa, esses 
visitantes, nas suas falas, acabavam invisibilizando aquela que era a 
minha experiência, a minha experiência com a minha família. Vou dar 
um exemplo: quando eles pegavam, tem lá um berço no quarto e uma 
bonequinha de milho. Eles pegavam aquela boneca e falavam como se 
aquela boneca só pudesse ter pertencido à experiência de imigração italiana e 
não a uma experiência comum às pessoas. Porque as pessoas de todas etnias, 



61 

as crianças de diferentes etnias, quando não têm brinquedo para brincar, 
criam brinquedos das mais diversas formas. E aí, eu tentava estabelecer um 
diálogo com esses visitantes, dizendo que a minha mãe também contava 
essas histórias, só que é como se eles não escutassem isso, porque eu sou 
uma pessoa negra e não venho dessa mesma experiência. (Bruna, 2025) 
(Grifos da autora) 

 

Bruna tem uma trajetória de pesquisas sobre temas como escravidão, famílias negras e 

feminismo negro. Ela iniciou sua militância no movimento estudantil, onde foi presidenta do 

Diretório Acadêmico dos Estudantes de História. Posteriormente, foi co-fundadora do 

Coletivo Criadoras Negras. Sobre esse coletivo, ela destaca o processo de (re)construir sua 

identidade enquanto mulher negra. 

 

Eu criei um coletivo aqui em Caxias, que era o Criadoras Negras, junto com 
outras mulheres. E era movimento social, mas era muito diferente do 
movimento social que eu tinha participado até então, porque as nossas 
discussões estavam em torno da construção da identidade, que era uma 
construção política, mas muito diferente da construção política que eu tinha 
tido acesso até então no movimento estudantil. A gente não falava de política 
partidária lá, a gente não estava defendendo isso ou aquilo no cenário 
nacional. Lá a gente estava cuidando da nossa construção de identidade 
como mulher negra. Lá foi a primeira vez que eu tive contato e escutei falar 
sobre mulheres negras. Foi a partir desse movimento que eu tive contato com 
as minhas primeiras leituras sobre mulheres negras, que eu li as primeiras 
intelectuais negras. Foi quando eu tive contato com a Conceição Evaristo 
pela primeira vez, com bell hooks pela primeira vez, com o cinema 
produzido por mulheres negras, com música por mulheres negras. Então, aí 
foi a minha inserção nesse movimento negro, que também é um movimento 
negro diferente daquilo que a gente aprende, que é o movimento negro lá da 
década de 70. Esse já é um movimento negro que está pensando, 
primeiramente, em uma luta por garantia de direito, por exemplo, cota, mas 
que é uma luta de uma construção subjetiva, é um outro momento do 
movimento negro, de se construir como mulher negra. E aí é isso, eu 
enxergar com distanciamento muito grande da política que era feita aqui no 
movimento estudantil, dessa outra forma de política que pensa primeiro o 
indivíduo, que pensa primeiro o ser humano, que pensa o que é ser mulher 
negra. Como é que essas mulheres negras se colocam no mundo? E como é 
que vou me colocar no mundo depois que eu me entendi como uma mulher 
negra? (Bruna, 2025) 
 
 



62 

FIGURA 4: Bruna junto ao Coletivo Criadoras Negras. 

 
Acervo: Gaúcha ZH 

 
Seu envolvimento com a pesquisa feminista dá origem a cofundação do Núcleo de 

Estudos Feministas Interseccionais e de Gênero (NEFIG). É por meio de sua intensa pesquisa 

feminista que se aproximou da Marcha Mundial das Mulheres, passando a militar com foco na 

formação política da organização, que buscava aprofundar sua compreensão sobre as questões 

raciais e as intersecções de gênero, raça e classe.  Bruna chegou a integrar a coordenação 

municipal e estadual da Marcha Mundial de Mulheres.  

Em sua narrativa destaca a importância de que a cidade avance no direito à memória e 

o (re)conhecimento da diversidade de histórias que a constituem, sobretudo, no que tange a 

experiências de pessoas negras, rompendo com narrativas únicas sobre Caxias do Sul.  

 

As pessoas têm direito a reconhecerem ou a conhecerem a sua própria 
história. Se a gente for pensar numa perspectiva bem ampla, se eu for pensar 
em ser humano, os seres humanos têm o direito a conhecer a sua própria 
história. Isso eu acho que é o mais subjetivo daquilo que a gente pode 
entender como o direito humano. Se a gente for pensar isso, Caxias do Sul 
não cumpriu ainda com esse direito das pessoas conseguirem reconhecer a 
sua própria história. Então a gente vai dessa questão que a gente não 
conseguiu em Caxias do Sul, a gente ainda luta para dizer que negro existe 
aqui, o que eu acho um total absurdo. Eu acho que a gente está 
extremamente atrasado nesse sentido. E talvez seja uma das coisas que mais 
me revoltam, porque Caxias do Sul é uma cidade grande, uma cidade 
gigante. E eu não estou falando só de potencial econômico. Eu estou falando 
de experiências que a gente pode viver, de pessoas que a gente pode 
conhecer, de lugares que a gente pode acessar. E uma cidade que é tão 
pequena, em termos da sua própria narrativa (Bruna, 2025). 



63 

 
Bruna traz a denúncia da cidade enquanto um espaço do não lugar, do não 

pertencimento, da invisibilização de experiências negras ao anúncio da cidade desejada, que 

possibilite seu desejo de ser gente na totalidade. Desejo construído no processo de sua 

militância:  
 

Uma vez eu me defini primeiro como professora e como militante. Mas os 
últimos anos da minha vida eu só queria me definir como gente. E acho que 
é um processo que a própria militância me permitiu, e aí eu estou falando de 
uma militância, não só de participar de movimento social, mas de uma 
militância que é de conseguir se apropriar de toda uma intelectualidade de 
mulheres negras e de homens negros também. Isso me permitiu querer ser 
gente no mundo, sabe? Então acho que depois de muita luta assim, nesses 
últimos anos, eu estou me permitindo ser gente. Então não me defino mais só 
como professora, ou só como historiadora, ou só como militante, como eu já 
fiz uma vez, porque isso tinha me colocado dentro de uma caixinha.[...] 
Então, acho que nesses últimos anos eu estou querendo ser as várias coisas 
para poder conseguir ser gente na totalidade, que é conseguir ser 
companheira do meu namorado, ser filha da minha mãe, uma boa amiga, 
uma boa irmã, uma boa professora e dentro disso tudo, consegui ser 
pesquisadora.(Bruna, 2025). 

 

Entre os aprendizados promovidos pela experiência militante, Bruna (2025) afirma 

que conseguiu se “repensar como ser humano”, o que significou descolonizar corpo, 

sentimentos e relações, conseguir humanizar a si mesma e também aos homens. “E quem me 

permitiu isso foi o feminismo negro. Se eu não tivesse passado por essa formação, eu não 

teria talvez conseguido ressignificar essa família, essa casa, um relacionamento amoroso 

dessa forma.” ( Bruna, 2025). O aprendizado construído na militância, sobretudo, a partir do 

pensamento feminista negro anunciam a construção de possibilidades de liberdade:  

 

Compreender essa estrutura racista e sexista me moveram para uma escolha 
de construção de um outro mundo e que se esse mundo, não pode ser tão 
grande assim. Eu não consigo modificar a Caxias do Sul. Eu não consigo 
modificar o Brasil, não consigo modificar em termos macros. Eu acho que as 
minhas escolhas enquanto mulher negra, elas foram sendo aquelas que 
possibilitavam eu construir relações mais saudáveis, construir uma 
possibilidade de trabalho, construir uma possibilidade de experiência de 
liberdade. Eu acho que talvez essa seja pra mim, aquilo que mais as 
experiências negras me ensinam, como é que a gente consegue construir 
possibilidades de liberdade. (Bruna, 2025). 

 

6.2 MICHELE XAVIER - “EU FUI ACUSADA DE NÃO SER BRANCA” 
 

Michele é natural de São Gabriel, parte oeste do estado do Rio Grande do Sul, é mãe 



64 

solo, advogada com ênfase no direito antidiscriminatório e mestranda em educação. Mudou-se 

para Caxias do Sul, por volta de 2002. Ao chegar à cidade, foi “acusada de não ser branca”, 

processo em que passou a entender a complexidade da dimensão social e política de ser uma 

mulher negra: 

 

E lá na minha cidade eu não tinha essa noção de que eu era uma mulher 
negra. Aqui em Caxias do Sul, eu fui acusada de não ser branca. Então foi 
ali que eu comecei a pensar mesmo a minha cor, né? Eu sabia que eu não era 
uma mulher branca, mas eu não sabia o impacto político e social que isso 
tinha. Foi aqui em Caxias do Sul que me deram o chão assim. (grifos da 
autora) (Michele, 2025). 
 

Para ela, a experiência de ser uma mulher negra em Caxias do Sul remete à estratégia 

de pessoas negras frente ao racismo, que é a tentativa de embranquecer. Além do não 

pertencimento, o racismo impõe uma negação de si nas pessoas negras, que buscam 

subterfúgios como o apresentado por Michele, de procurar ancestrais europeus para se sentir 

pertencente à cidade.  

 

Tu não se descobre negro, tu é acusado de ser negro. Então acho que o maior 
sentimento que eu tenho na região da Serra sempre foi um não 
pertencimento. Tu não é de família italiana, tu não tem sobrenome italiano. 
E no primeiro momento eu fiz o mesmo movimento que muitas pessoas 
que eu conheço aqui em Caxias fazem, que é buscar então antepassados 
brancos, eurocentrados. “Ah mas não, tinha uma descendência portuguesa, 
eu tinha um bisavô alemão, eu tinha...” tentando repaginar e reconstruir essa 
tua ancestralidade para inserir algum ascendente europeu para tu poder fazer 
parte, para tu dizer: “Ah, eu tenho alguma coisa. Eu não sou tão excluída 
assim. Eu não estou tão fora”, entendeu? E eu vejo muitas pessoas tentando 
fazer esse link aqui. Por mais que as pessoas sejam negras, sejam indígenas. 
“Ah, mas eu tenho lá uma bisavó, um tataravô e tal que era branco”(Michele, 
2025). 

 

Michele iniciou sua militância política no movimento estudantil universitário, 

integrando um coletivo de mulheres estudantes. Atualmente, é presidenta do Comune e 

militante da Unegro. Sua trajetória é marcada pela luta contra a violência às mulheres e, 

durante sua atuação no coletivo de estudantes, começa a se aproximar do feminismo. 

 

E foi ali que eu fui meio que apresentada ao feminismo. Eu fui conhecendo e 
fui me interessando. Eu venho de família que a minha mãe sofreu violência 
doméstica por muito tempo. Então aquilo pra mim começou a fazer muito 
sentido. Eu também sofri questões de violência doméstica no meu primeiro 
casamento, casei muito cedo e tal. Tinha um filho quando vim pra cá, eu era 
mãe solo, então todas as coisas fizeram sentido. Assim que eu me formei, eu 
abri o escritório, completamente louca (risos), porque eu não tinha um 



65 

cliente. Abri o escritório, comecei a atender. No início eu comecei a fazer a 
questão do direito penal e depois fui me sentindo confortável com o direito 
de família e violência doméstica. Então essas coisas, todas essas questões. 
Comecei fazendo parte de grupos da OAB, de movimentos de mulheres aqui, 
conhecendo coletivos e foi indo...uma caminhada. Fiz uma pós-graduação 
em direito das mulheres, a primeira de direito ambiental, mais o direito das 
mulheres e direito antidiscriminatório também. E agora acabei chegando no 
mestrado na educação. Porque sempre o direito antidiscriminatório ele 
sempre vai esbarrar na educação.(Michele, 2025). 
  

É no processo formativo do movimento de mulheres que Michele vai 

redimensionando as diferenças raciais e as especificidades das mulheres negras na sociedade. 

 

Aí o feminismo só não me bastava, eu tinha que falar da raça. Então, nesses 
lugares tu vai entendendo, por exemplo, que o meu direito, as minhas 
necessidades, elas são diferentes da mulher branca que mora no centro da 
cidade, que é de família italiana. Ela, a mulher branca de família italiana, 
aqui em Caxias do Sul, ela sofre muitas violências. Mas a mulher negra da 
periferia, que é considerada uma brasileira pelas pessoas daqui dessa região, 
tem o uso muito desse termo “brasileiro”, é totalmente diferente. A mulher 
com filho, ela é diferente da mulher que não tem filho, né? As violências são 
diferentes.(Michele, 2025). 

 

Ela relata a expectativa de conquistar respeito ao obter sua carteira da OAB como 

advogada, uma expectativa que foi frustrada pelo racismo. A partir dessa vivência, e da 

coletividade em que se insere, ela passou a reconhecer e nomear as dores que sofreu como 

expressões do racismo. 

 

Logo depois de formada, eu lembro que eu tive a expectativa: pô, agora eu 
tenho uma carteira da OAB, agora eu sou advogada. Eu estava sempre 
entusiasmada que, qualquer lugar que eu tivesse que fazer um cadastro, as 
pessoas perguntassem qual a minha profissão, né? Agora eu vou esfregar na 
cara da sociedade que eu sou uma advogada. Eu achei assim: bom, é a 
carteira da OAB e o respeito vem junto. E acabou que não, porque antes de 
eu apresentar a minha carteira da OAB, eu apresento minha cor. Aí tu só vai 
entendendo essa perspectiva porque tu conhece essas dores, tu conhece 
esse... mas tu não sabe o nome. Tu não sabe que isso é político, por exemplo. 
E isso o movimento te ensina, a coletividade te ensina. Porque, às vezes, tu 
sabe, por exemplo, que tu está desconfortável em relação ao relacionamento. 
Mas, às vezes, tu vai conversar com uma amiga, tu vai conversar com uma 
psicóloga, tu vai fazendo esses movimentos coletivos de pessoas que 
conversam com um grupo de mulheres que passou por violências e tu vai 
dizer: “mas isso aqui é uma violência que eu tô passando.” Então, é aquela 
coisa da educação empírica. Aquilo que tu vai aprendendo de conversar com 
a tua mãe, com a tua avó, com o teu vizinho, com todo mundo. Então, acho 
que é fundamental, porque antes do coletivo, eu sabia que eu tinha 
algumas necessidades, algumas deficiências, algumas injustiças, mas eu 
não sabia o que era, não sabia nominar isso. (grifos da autora)(Michele, 
2025). 



66 

 

Sobre o acesso a direitos na cidade, ela pontua a necessidade de humanizar o 

atendimento em diversas instituições e seus profissionais como Judiciário, delegacias e 

hospitais, por exemplo.  

Michele relata sobre as dificuldades encontradas pelas mulheres negras em suas 

militâncias em diferentes espaços. 

 

Tem sido difícil. Eu, inclusive, atendi, essa semana, uma mulher negra, líder 
comunitária, assim, há mais de 40 anos de movimentos políticos de Caxias 
do Sul, que enfrentou muitos problemas de violência de gênero política. 
Então, realmente, chegou a virar boletim de ocorrência, e a gente vê espaços 
assim. E vou te dizer que esse é um problema que, infelizmente, não se 
limita só à direita. A própria esquerda... a gente tem visto que existe 
violência política de gênero contra as mulheres. Tem boicote, tem 
apagamento, tem invisibilização, então não tem sido fácil. O que tem 
mudado, qual é a minha perspectiva, assim, de achar que está bom, não está 
perfeito, mas é que as mulheres têm tido mais resistência. A gente está 
apanhando, mas a gente está seguindo, entendeu? A gente está se apoiando 
umas às outras, assim, se apoiando. Mas fácil não é, nunca é. E, quanto mais 
a gente aparece, mais a gente apanha.(Michele, 2025). 
 

Apesar dos pagamentos e silenciamentos impostos, Michele afirma que as mulheres 

negras militantes têm seguido firmes na luta, e pontua a importância do apoio que dão umas 

às outras frente às dificuldades. 
FIGURA 5: Michele fala na Câmara de Vereadores. 

 

Acervo pessoal de Michele. 

 

6.3 ESTELA - “JUNTAS PARA FAZER ACONTECER” 
 

Estela inicia a militância política no movimento estudantil secundarista. Entre os anos 

de 2015 e 2016, diversos estados brasileiros participaram do movimento de ocupação de 

escolas públicas por estudantes em busca de melhores condições para a educação. Em Caxias 



67 

do Sul, no ano de 2016, quatro escolas foram ocupadas, entre elas, o Instituto Estadual 

Cristóvão de Mendoza. Estela foi uma das lideranças dessa ocupação, momento que a 

impulsiona para os movimentos sociais. 

 

Em 2016, nós tivemos as ocupações no Rio Grande do Sul, para as escolas 
estaduais terem uma condição melhor, estruturalmente estavam caindo, 
estavam com problema no telhado. Eu já era presidente do Grêmio 
Estudantil desde 2015, então fiz o processo de ocupação do Cristóvão, que é 
o segundo maior colégio do estado. E a partir daquele momento, a gente 
entrou no movimento estudantil secundarista. (Estela, 2025). 
 

A partir disso, passa atuar também no movimento de juventude Kizomba e na Marcha 

Mundial de Mulheres. Seu engajamento e protagonismo nesses espaços a projetam como uma 

liderança jovem, levando-a a dar um novo passo ao decidir disputar as eleições municipais de 

2020. Com apenas 21 anos, é eleita a vereadora mais jovem da história de Caxias do Sul. Para 

ela, a experiência de ser uma mulher negra militante em Caxias do Sul é um desafio, que vai 

desde a negação da negritude na cidade ao racismo disfarçado como “brincadeiras:” 

 

Eu acho que é importante grifar que em Caxias é diferente de outros locais, 
aqui a gente tem 24,30 um pouco mais, um pouco menos, deixamos uma 
margem de erro de população negra. E mesmo assim, é uma cidade que 
nega muito a existência da negritude em Caxias. Eu sou Balardin, minha 
mãe é gringa, meu sobrenome é gringo, é italiano. E na campanha em muitos 
momentos eu ouvia: “nossa, mas Balardin tão pretinha”. Então eu acho que 
Caxias ela traz para mim hoje em dia, militando onde eu milito, ocupando o 
papel na sociedade que eu ocupo, o preconceito ele vem muito mais em 
forma de brincadeira. Mas é aquela coisa que continua machucando. Então, 
ser dos movimentos sociais e ser negra ou negro principalmente negra na 
cidade, numa cidade que nega tanto a presença da negritude, é um 
desafio.(Estela, 2025). 
 

Ela considera a Marcha Mundial de Mulheres um local de acolhimento, que permitiu 

que olhasse para si mesma, onde não precisa esconder suas dores, e pode transformá-las em 

força coletiva. 

Eu conheci a Marcha, logo que eu conheci a Kizomba, que é o movimento 
de juventude ao qual eu entrei na política. Então foi em 2016, 2017 eu já me 
considerava uma militante da Marcha, já me sentia à vontade de participar 
daqueles momentos. E eu falo por mim, mas eu falo por também ter ouvido 
vários outros relatos, de outras mulheres e meninas da Marcha, de que ali é 
um lugar aonde a gente se sente acolhida ao ponto de poder sofrer. Porque 
nós mulheres, a gente, tem que ser muito forte, né? Porque conseguir 
aguentar e resistir a tudo aquilo que nos atinge. Então ter um espaço onde tu 
pode ser frágil, e nessa fragilidade de se tornar potente com o coletivo é 

30Segundo o Atlas Brasil, em Caxias do Sul a população negra corresponde a 16,98% da 
população.http://www.atlasbrasil.org.br/perfil/municipio/430510#sec-demografia 



68 

fundamental. A Marcha me trouxe o olhar para mim mesma, para as minhas 
dores, para os meus machucados, os meus traumas, e trouxe à força na 
coletividade. Tipo assim, OK, passamos por isso, mas a gente não quer que 
outras mulheres passem. Coletivamente a gente vai se unindo, vai se 
proteger. Vai estar juntas para fazer acontecer.  (grifos da autora) (Estela, 
2025). 

 
Estela defende que Caxias do Sul tem pontos positivos em relação à conquista de 

direitos, mas que as políticas públicas carecem de prioridade, efetividade e orçamentos: 

 

Bom, eu acho que Caxias tem pontos positivos, principalmente no que diz 
respeito à organização, por exemplo, da rede de proteção à mulher. Daí vem 
a parte que precisamos. A gente precisa que ela trabalhe com efetividade, 
que tenha orçamento, que tenha prioridade de política pública, que 
dependendo do governo não tem e estamos há muito tempo sem ter essa 
prioridade. Mas a gente tem uma rede muito boa que funciona de exemplo 
para outras redes de proteção à mulher. Eu acho isso um ponto positivo. Na 
saúde mental, a mesma coisa, a gente tem a Caps, a rede de atenção 
psicossocial. Então é uma rede que funciona de exemplo para outras cidades, 
inclusive de fora do Rio Grande do Sul. Só que a gente precisa de mais 
política pública, de prioridade na política pública. A saúde de Caxias do Sul, 
a gente tem uma distribuição das UBSs muito grande. E a gente sabe que 
todos esses serviços, quando não funcionam, não funcionam e impactam a 
vida das mulheres, porque a gente vive a cidade de uma forma diferente. A 
gente tem a estrutura da descentralização de várias coisas. A gente tem um 
transporte público que precisa ser melhor, então a gente tem as coisas, mas 
elas precisam ser aprimoradas para as necessidades atuais das pessoas e, 
principalmente, das mulheres. (Estela, 2025). 
 

Da sua trajetória na militância, destaca como principal aprendizado o compromisso 

com a coletividade: 

 

Olha, eu acho que de tudo assim, o que eu tiro como central é a questão da 
coletividade. Eu acho que o movimento social ele te faz entender que para a  
engrenagem funcionar, para tua ideia, para tua política pública, para a tua 
política funcionar, ser melhor, dialogar com o povo, precisa ser junto, precisa 
ser coletivo. Eu acho que o movimento social me ensina, inclusive a qual 
parlamentar eu quero ser. Parlamentar que está num pedestal ou aquela que 
dialoga com o povo? Que está perto, de igual para igual. (Estela, 2025). 
 

Sobre a influência do debate antirracista e antissexista não somente nos movimentos 

sociais mas na sociedade como um todo, ela destaca a falta da intersetorialidade na prática: 
 
A falta da intersetorialidade na prática é um dos desafios para a garantia de 
direitos: Eu acho que por mais que a gente fale na teoria sobre a 
intersectorialidade, entenda a importância disso nos movimentos sociais, a 
gente ainda tem um pouco a setorização das coisas, então vai ter de saúde, 
vai ter o de educação, e vai ter o feminista, vai ter o antirracista. E a gente 
tende a dar mais importância para a saúde, por exemplo, como a pauta mais 
cara assim que de fato mexe 100% com a população, então tem que ser 



69 

prioritária. Mas e como dentro desta pauta, por exemplo, a gente vai botar a 
discussão de classe, de gênero, de raça. Certo? Porque tudo isso precisa ser 
visto em todos os lugares e eu acho que isso falta para os movimentos 
sociais, consequentemente falta para o controle social, consequentemente 
falta para os conselhos e para administração pública como um todo. (Estela, 
2025). 

 
Estela ainda apontou que entre os desafios dos movimentos sociais está a necessidade 

de se reinventar frente ao individualismo e as “bolhas de informações” formadas pelas redes 

sociais. 

FIGURA 6: Estela na militância estudantil, em 2019. 

 

Fonte: facebook da Estela, 2019. 

 

6.4 EREMI - “APRENDER A SE DEFENDER” 
 

Eremi nasceu em Vacaria e mudou-se para Caxias do Sul em 1979. Ela reconhece o 

movimento estudantil como o ponto de partida de sua trajetória militante, embora sua 

participação nessa fase tenha sido limitada devido às demandas do trabalho. Foi no 

movimento sindical, no entanto, que encontrou sua principal forma de atuação política. 

Operária na empresa Mundial S/A, Eremi ingressou na direção do Sindicato dos Metalúrgicos 

em 1993. Seu envolvimento com a luta dos trabalhadores, porém, começou antes disso, 

quando atuou na Comissão Interna de Prevenção de Acidentes (CIPA) em uma empresa 

anterior, a Petenatti, demonstrando desde então um forte compromisso com a defesa dos 

direitos da classe trabalhadora. 

 

Se eu for pensar mesmo, eu acho que eu comecei minha militância política 
quando eu estudava à noite na escola que começou a construção dos grêmios 
estudantis. E eu tive uma participação nesse movimento estudantil, participei 
de algumas assembleias gerais. Só que, claro, a participação era pouca, 
porque eu trabalhava. Então eu não tinha muito tempo de militar na 



70 

juventude, eu fui mais para essa questão do trabalho mesmo. E na empresa 
que eu trabalhava, que era a Pettenati, eu fui cipeira, da Cipa. Eu comecei lá 
a minha militância, depois participei de assembleia do sindicato. Foi nesse 
processo que eu comecei a ter conhecimento assim. E depois quando eu vim 
trabalhar na metalurgia, eu me filiei ao partido para depois me filiar ao 
sindicato, então me filiei do PC do B. Comecei a militar, participava de 
atividades, de reunião, de assembleias, enfim, e reunião com as mulheres, de 
reunião dos trabalhadores, então foi nesse sentido que eu comecei a minha 
militância. (Eremi, 2025). 
 

O debate sobre as questões raciais faz parte de seu processo de militância, que passou 

a questionar um racismo disfarçado de brincadeiras. Da luta sindical, Eremi passou a se 

envolver com o movimento de mulheres pela UBM e no movimento negro pela Unegro, das 

quais fez parte da construção. 
 
Eu ajudei a construir um Unegro aqui em Caxias, com a participação, sempre 
junto com o pessoal, com os trabalhadores, com as mulheres e mesmo dentro 
do partido, essa questão racial, desde quando começou esse debate. Mas esse 
recorte racial até então, a gente achava algumas coisas que presenciávamos, 
o que a gente sentia, até parecia assim “Ah, não, isso é normal” sabe? As 
brincadeiras, coisa e tal. Mas depois, com o conhecimento que a gente foi 
tendo, fomos observando que aquilo ali não era normal e que a gente tinha 
que lutar contra. Principalmente essa questão do racismo era muito na 
década passada, era uma coisa em tese assim, “que as pessoas hoje acham, aí 
tudo é racismo?” Não, não é tudo é racismo, mas tem coisas que são 
racismo. Então foi assim, foi através da Unegro, que a participação política 
no geral tu vai indo também para essas militâncias mais específicas. 
(Eremi,2025) 

 

Sobre ser uma militante negra em Caxias do Sul, seu relato indica ser um desafio que 

perpassa pela exclusão no mundo do trabalho e a falta de representatividade em espaços 

diversos: 

 
Hoje, para mim, até se torna um pouco mais fácil, mas não é fácil. Porque as 
mulheres negras aqui de Caxias... se tu for assim, vamos pegar pelo mundo 
do trabalho. Se tu for em uma farmácia, quantas mulheres negras tu encontra 
na farmácia trabalhando? Se você for no banco, quantas mulheres negras têm 
no banco? Se você já consultou médico, dentista, tararã... quantas são 
negras? Tu não encontra as mulheres negras no serviço. Onde que tu vai 
encontrar as mulheres negras? Daí, se tu for na faxina, elas estão na faxina. É 
assim, nos serviços mais subalternos, de menos remuneração. Hoje, é que 
nem no setor metalúrgico, é o setor que eu pertenço, até tem mais mulheres 
negras trabalhando na linha de produção ou mesmo na limpeza, mas 
dificilmente tu vai encontrar mulheres negras no departamento pessoal, na 
área administrativa. E elas não existem? Elas não estudam? Mesmo na 
universidade, talvez agora, depois dos projetos sociais, até tenha mais 
negros, mas no passado não tinha nem mulheres e nem homens. Mesmo 
assim, a gente é olhada diferente. As pessoas sempre acham assim... sempre 
falam do teu cabelo, principalmente essas coisas. É muito presente, sabe? O 
cabelo da gente é uma coisa que chama muita atenção das pessoas. É isso, é 



71 

notável, assim: “Ai, mas como que o teu cabelo é assim? Ai, teu cabelo... ah, 
não sei o quê...” Sempre vem com essa questão. Caxias, eu vejo uma cidade 
difícil ainda de ter representatividade da questão racial. Tem outro porém 
também, sem falar naquelas pessoas que são negras, que ocupam cargos 
públicos, mas não se identificam. Elas são negras, mas elas não se olham 
como negras, elas não estão naquele espaço como tal. (Eremi, 2025) 
 

Eremi comenta que sua trajetória na militância a ensinou a ouvir as pessoas, ouvir 

demandas e buscar se instruir para poder ao menos indicar encaminhamentos. Para ela “o 

aprendizado maior é a gente aprender a se defender. A gente aprende a se defender pra gente 

poder defender os outros.”(Eremi, 2025). 

FIGURA 6: Eremi conduz o ato político-cultural do dia 8 de março de 2020. 

 

 
6.5 ELIANE - “PRECISAMOS TER A CORAGEM DE ASSUMIR A NOSSA 

NEGRITUDE” 
 

Eliane nasceu em São Leopoldo, onde teve contato com um tio comunista, que foi 

uma influência que a levou a se interessar pela luta coletiva. Quando veio morar em Caxias do 

Sul, seu entendimento enquanto mulher negra ganhou outros contornos. Ela sofreu o que 

muitas pessoas negras de pele clara sofrem, como se estivesse em um “limbo”, entre ser negra 

ou ser branca, uma dificuldade específica de pertencimento e de autodeclaração. Sobre ser 

mulher negra militante nesta cidade ela diz: 
 

Para mim é desafiador, como eu nasci e cresci e tive o meu ensino médio, a 
minha adolescência, minha juventude em São Leopoldo, para mim lá era 
tranquilo, era normal me autoidentificar como negra, como filha de um 
homem negro.  Sempre tive muito orgulho disso. E para mim era tranquilo, 
apesar de lá ser o berço da colonização alemã. Só que quando viemos para 
Caxias, aqui eu senti uma negação  desse colorismo, né? Eu senti uma 
negação dessa minha autodeclaração. Aqui me diziam que eu não era negra, 



72 

mas eu também sabia que eu não era branca. E aí as pessoas me diziam não. 
Então eu fiquei nessa dúvida durante muito tempo e eu fiquei nessa questão, 
tá mas o que eu sou? Mas eu sei que eu não sou branca, eu sou filha de um 
homem negro. E aí eu comecei militar nos movimentos sociais e eu fui me 
autodefinindo, me autoconhecendo e eu fui me entendendo enquanto uma 
mulher negra nessa cidade, o que é difícil que aqui parece para agradar, tu 
tem que ser negro retinto ou branca, essa dualidade me incomodava bastante. 
(Eliane, 2025). 
 

Desde a sua juventude, ela busca se inserir na luta organizada. Inicia no movimento 

hip hop, mas é ao começar a trabalhar no sindicato dos metalúrgicos que se insere de forma 

mais efetiva nos movimentos sociais feminista, estudantil e negro. 

 

É, na verdade, eu desde a  minha adolescência,  sempre me considerei 
comunista. Eu tenho um tio que foi exilado na ditadura e eu sempre trouxe 
ele comigo. Então eu sempre procurei estar em movimentos sociais. E 
quando eu estava em Caxias do Sul, procurei alguns movimentos na época.... 
Comecei até no movimento hip hop, que estava crescendo, estava nascendo, 
mas não... achei um público um pouco fechado na época. Comecei a 
trabalhar no sindicato dos metalúrgicos como funcionária, e me abriu portas 
para os movimentos sociais, movimento de mulheres, hoje também faço 
parte do movimento estudantil. Conheci mais o movimento negro de Caxias 
do Sul, o Comune, através da Michele. E aí as coisas foram tendo mais 
sentido para mim. E o fato também de eu ser graduanda do curso de História 
e Geografia da Universidade de Caxias do Sul também foi me 
desconstruindo todos os dias, foi me caindo véus de coisas que a gente passa 
uma vida inteira. Nos colocam coisas, crenças a vida inteira na nossa cabeça 
e a gente vai desconstruindo e isso é libertador. E a gente se reconhecer 
também enquanto um país miscigenado. (Eliane, 2025)   
 

Ela é estudante de licenciatura em História e Geografia, e assim, em sua narrativa 

ganha destaque a importância de atuar na educação: 

 

Acredito que é imprescindível que a gente leve alguns assuntos para a 
educação básica. Eu sou uma defensora árdua da educação e acredito que 
todos nós que passamos pela graduação, pelo mestrado, enfim, a gente sabe 
o quanto é difícil essa desconstrução. Hoje a gente entende que tudo o que 
sofremos é pelo olhar do colonizador. Nós somos colonizados, massacrados, 
300 anos de escravidão. E temos ainda esse racismo institucional que é tão 
difícil pra gente desconstruir. E eu acho importante uma coisa mais ampla 
que agora tem a lei de 200331,  é uma lei que não é muito...vamos dizer 
assim, muito valorizada, que não é todo o professor que realmente fala, a 
gente sabe que tem um apagamento da cultura afro.(Eliane, 2025).  

 

Ela inclusive narra, enquanto memória marcante de sua trajetória, um evento da sua  

atuação enquanto educadora, que fez com que “caísse a ficha” sobre a importância do seu 

31 Lei 10.639 de 2003, que torna obrigatório o ensino sobre História e Cultura Afro-brasileira. 



73 

papel como agente político:  
 

Eu fui convidada para dar uma palestra no Senac no dia 20 de Novembro de 
2023, pra falar sobre negritude. Falei sobre Milton Santos, o nosso primeiro 
Nobel de um homem negro no nosso país, e ele é reconhecido 
mundialmente, o que não acontece no Brasil, como Paulo Freire. Harvard 
estuda Paulo Freire, bell hooks não tem um livro dela que não cite Paulo 
Freire. Então a gente fica pensando que esse apagamento em nosso país, 
além da nossa negritude, além da nossa questão indígena, além da questão 
mulher, é o apagamento do colonizador que quer nos apagar em tudo. E lá 
nessa palestra, os adolescentes, enfim, me reconheceram como ativista e 
acho que aí caiu na ficha a importância dessa luta que eu faço 
diariamente. Porque às vezes a gente luta e reluta e acha que a nossa 
luta é inválida. Às vezes a gente acha que ninguém está vendo, que nós não 
somos inspiração para ninguém. E, infelizmente, naquele dia, uma 
professora fez um comentário só exaltando a colonização italiana em nossa 
cidade. E eu falei que antes deles chegarem, e como o Brasil não era uma 
terra abandonada, não tinha nada. Não, tinha! Tinha indígenas e negros que 
moravam na nossa cidade. E aí todos esses alunos, eu fui dar uma resposta 
para ela, mas eu não precisei falar porque todos os alunos, em sua maioria 
brancos, me defenderam. E falaram que não, que eu estava certa, que 
realmente, querendo ou não, os italianos trabalharam sim, não sabemos, mas 
eles ganharam essa Terra. Os negros não, né? (grifos da autora) (Eliane, 
2025). 

 

Além do não cumprimento da lei 10.639 e do apagamento cultural, ela cita a exclusão 

de pessoas negras enquanto professores na universidade e na educação básica na cidade, e 

destaca a necessidade de formar sujeitos cientes de seus direitos: 

 

E também falar em direitos humanos é que a lei prevaleça, que realmente eu 
sofri racismo e que eu saiba que o Comune existe e que eu posso ir lá atrás 
dos meus direitos. Porque muitas pessoas não denunciam porque elas não 
sabem do seu direito. (Eliane, 2025). 
 

Eliane ressalta o papel da memória e da história na conquista dos direitos humanos, 

esse entendimento ela relaciona aos seus aprendizados acumulados na experiência militante. 

 

Eu acho que o maior ensinamento é que o que os nossos ancestrais viveram 
não seja apagado. Porque todos esses nossos ancestrais vieram pra cá em 
navios, que muitos a gente sabe, que o nosso Oceano Atlântico ele também 
tem o cemitério lá embaixo, de tantos que não conseguiram chegar até aqui, 
que infelizmente se afogaram, enfim, porque estavam amarrados, 
acorrentados. Quantas mães foram abandonadas de seus filhos? Quantos 
filhos chegaram aqui sem seus pais? Eu acho que precisamos lutar contra 
esse apagamento dos nossos ancestrais, indígenas, negros e principalmente, a 
gente precisa entender que o Brasil não é um país branco. Ele nunca foi e ele 
nunca vai ser. Nós somos um país miscigenado e é um dos países que têm 
mais diversidade. Eu acho que isso é algo que a gente precisa não deixar 
apagar. A gente precisa lutar todos os dias contra esse racismo estrutural que 
nos aprisiona e contra as instituições também, que são muito racistas. 



74 

(Eliane, 2025). 
 

Reconhecer-se negra faz parte desses aprendizados, ela demarca o projeto de 

embranquecimento vivido na cidade, e que tenta aliená-la de sua identificação como mulher 

negra. Muitas pessoas negras acabam internalizando essa alienação, e conforme Eliane é 

usada como uma forma de proteção, uma forma de tentar se identificar com a identidade 

reconhecida como regra: ser branco, e não como a identidade desvio: ser negro. 

 
Mas, a partir do momento que eu me assumo enquanto uma mulher negra 
numa sociedade, numa terra de italiano, ou numa sociedade totalmente 
racista, realmente eu estou numa visibilidade, num papel que eu sei que 
muitos não seguirão comigo. Ou muitos até duvidarão da minha cor, muitos 
até de “não, mas tu não é negra”. Mas eu, o que importa é que eu me 
autodeclaro, o que importa é o que eu sou. Eu acho que o que falta mesmo 
pra gente ampliar mais a nossa luta antirracista na nossa cidade, falar mais 
sobre negritude, é o pertencimento. E que realmente os negros e negras se 
sintam negros de verdade, porque essa sociedade quer nos embranquecer. 
Esse embranquecimento, ele vem, a gente sabe, de 200 anos atrás, e ele 
persiste até hoje. É mais bonito eu dizer que eu sou branca. É mais bonito, na 
minha certidão de nascimento ou no IBGE, dizer que sou branca, porque aí 
eu vou fazer o que a sociedade quer que eu faça. Mas, a partir do momento 
que realmente eu me autodeclaro uma mulher negra, eu estou comprando 
uma briga, eu estou tendo um desafio. Então, eu acho que precisamos disso, 
precisamos desse pertencimento, precisamos ter a coragem de assumir a 
nossa negritude. E que mais brancos estejam conosco, porque às vezes 
também me dói os ouvidos e me dói a alma quando eu escuto: “Ah, mas nós 
estamos aqui numa reunião de negros e a branca lá está participando com a 
gente.” Que bom que ela está participando com a gente, né? (Eliane, 2025). 

 

 Reconhecer-se negra é assim comprar uma briga, é aceitar um desafio. Eliane observa 

a necessidade de fortalecer identidades e o sentimento de pertencimento racial, e o 

compromisso de aliados na luta antirracista como caminhos a serem perseguidos. 

 
FIGURA 7: Eliane conduz atividade para comunidade escolar sobre saúde e corpo. 

 



75 

Fonte: Facebook Ubm Caxias do Sul, 2022. 

6.6 JUÇARA - “CAVAR ESPAÇOS PARA PODER ESTAR NA LUTA”  
 

Juçara é nascida em Caxias do Sul e moradora do bairro Floresta há 66 anos, formada 

em serviço social, é referência unânime quando se trata de movimento negro na cidade. A 

trajetória de vida de Juçara é marcada por histórias de muita violência patriarcal e racista. Seu 

relato é forte, ela nos conta que iniciou sua luta política no movimento de mulheres: 

 

Olha, não é fácil ser mulher em Caxias, já não é fácil, imagine ser mulher 
negra. Então, durante essa minha trajetória de vida, eu enfrentei muitas 
lutas. No movimento de mulheres, a questão da violência doméstica, coisa e 
tal, sempre foi o meu lema de trabalhar, porque as mulheres negras são as 
que mais sofrem a violência. E eu sou um exemplo de violência doméstica, 
eu já passei na vida muitos anos sofrendo violência doméstica. Por isso eu 
entrei no movimento de mulheres ainda na época com a Dona Rachel 
Grazziotin. Ela não era nem vereadora quando eu entrei na luta pela questão 
da violência doméstica. E Caxias é uma cidade autoritária, machista, racista 
e quando eu falo nas minhas conversas, nos espaços que eu estou, Caxias é 
para mim a cidade mais racista do Brasil e do Rio Grande do Sul, não tem 
nem comparação com as outras. É porque eu me enxergo dessa maneira em 
Caxias, sofri muito a questão do racismo, a questão do preconceito. E não foi 
fácil assim cavar espaços para poder estar na luta ajudando outras 
mulheres e ajudando a mim mesma. E pensando nos jovens da minha 
família, dos filhos, dos netos para que não sofressem tudo o que eu passei 
enquanto mulher, enquanto negra caxiense. (Juçara, 2025) 

 

Juçara passou por violência doméstica e conta que com o apoio da UMCA (União de 

Mulheres Caxienses) e da Rachel Grazziotin que a acolheram, e a oportunidade de trabalhar 

na COMAI (Comissão Municipal de Amparo à Infância), conseguiu sair dessa situação.  
 

Eu trabalhava na COMAI antiga, hoje Fas. Eu era educadora social, e a dona 
Rachel sabia, ela trabalhava na COMAI na época também. Eu falei na 
questão da violência que eu sofria, consegui me abrir com ela e falar... E a 
COMAI acolhia muito as mulheres solo, dar trabalho. Eu fui acolhida para 
trabalhar e ali ela montou um grupo de mulheres que era UMCA. E a partir 
da UMCA, a gente começou a se reunir e a debater sobre essa questão, da 
violência contra a mulher. Onde eu aprendi muito, onde eu consegui me 
libertar dos maus tratos, porque quando tu consegue apoio, trabalho, tudo 
muda. E através do apoio que eu tive das mulheres da UMCA e do trabalho 
através da dona Rachel Grazziotin eu consegui me libertar da violência 
doméstica. Mas são muitos e muitos anos sofrendo a violência, então eu sou 
uma resistente. Eu resisti e resisti durante muitos anos. Eu tive uma trajetória 
difícil porque perdi a maioria dos meus dentes. Eu quase tive uma vista 
vazada pela violência que eu sofria. Eu me tornei mãe solo, criei duas filhas 
sozinha. Por tudo isso, para não voltar a passar pelo que a passava, pelo 
apoio que eu tive, porque se eu não tivesse tido o apoio da UMCA, eu estaria 
convivendo com o agressor durante muitos anos por causa das questões 
financeiras. Todas as mulheres ficam com os seus agressores pela questão 



76 

financeira, por não conseguir trabalho e sendo mulher e negra, Caxias é pior 
ainda. Daí tu vai conseguir trabalhar onde? Eu tive o trabalho, eu tive o 
apoio, e como me fez aprender, a refletir e a lutar, para que outras mulheres 
não passassem por aquilo que eu estava passando. (Juçara, 2025). 
 

A partir da organização no movimento de mulheres, ela passa a atuar no movimento 

negro. Apesar de frequentar o Clube Gaúcho, ainda ”no ventre da minha mãe, porque ela 

frequentava grávida, coisa e tal”, ela conta que nem sempre o Clube fez o debate político 

sobre raça e racismo. 

 

Lá no gaúcho a gente não tinha uma consciência tão grande da importância 
de se trabalhar o movimento negro. Era um clube frequentado só por negros, 
mas que na diretoria tinha alguns brancos. Mas que não tinha um debate 
político sobre as questões raciais. Era um clube porque foi fundado por 
mulheres, que os filhos não podiam entrar em outros lugares nessa cidade. 
Então elas sem consciência que era um ato político que elas estavam 
fazendo, mas não se tinha o debate, fundaram o Gaúcho. Era o salão das 
Margaridas, depois virou Gaúcho, para os seus filhos terem um lugar de 
espaço cultural, de ir dançar... E sem ter esse debate político. Com o passar 
dos anos a gente foi ficando mais velho, e daí esses filhos passaram a ver de 
maneira diferente e buscar daí o debate político. (Juçara ,2025) 
 

Mas foi no movimento de mulheres que de fato iniciou sua trajetória militante, ela 

conta sobre a naturalização do racismo e negação de si como uma primeira estratégia que as 

pessoas negras usam para encarar o sofrimento de ser identificada como tal. 
 

Eu não iniciei a minha trajetória no movimento negro, eu iniciei no 
movimento de mulheres. E foi quando o movimento negro... por um fato 
assim, tu sofre racismo e tu acostuma com ele, infelizmente tu acostuma com 
ele. Então, desde a minha infância até a minha adolescência, eu sempre sofri 
o racismo, mas eu tratava o racismo... era uma violência que faziam comigo 
e eu revidava contra a violência, agredindo as pessoas, querendo mostrar a 
força, que eu não era negra, eu não podia estar passando por aquilo, mas eu 
passei. Eu estudei no Cristóvão, hoje o Cristóvão, mas antes era a Escola 
Normal Duque de Caxias, e lá eu sofri todo tipo de racismo, desde a direção 
até os alunos. De eu querer fazer magistério e, na minha ficha, estava escrito 
que eu era deficiente, e a minha deficiência era ser negra. Um dia me 
chamaram e me disseram: como é que os alunos iam se ver com uma 
professora negra na frente? Então, eles me colocaram que era melhor eu ser 
bibliotecária, que não estaria na frente dos alunos, mas não ser professora, 
porque uma negra na frente do quadro não ficava bem. Então, tu vê os tipos 
de racismo da época que eu passei. (Juçara, 2025). 
 

O relato da Juçara mostra que Caxias do Sul se constituiu como um espaço de 

interdição à realização de plenos direitos da população negra, impedidos de acessar espaços e 

profissões, impedidos de viver a cidade, de realizar sonhos.  Outro episódio doloroso em sua 

trajetória foi o assassinato de seu neto, quando Juçara já era militante do movimento negro: 



77 

“A única coisa que me entristece dentro do movimento negro foi eu ter virado estatística na 

questão da morte de jovens negros, porque assassinaram o meu neto com 18 anos, em um 

jogo de futebol.” 

Juçara contou em nosso encontro coletivo sua jornada solitária enquanto mulher no 

inicio do movimento negro na cidade. Outro evento marcante é uma virada de chave não só na 

sua trajetória, mas na construção do movimento negro na cidade. O assassinato do líder 

comunitário José Maria Martins pela polícia militar. 

 

Teve um encontro em Caxias, no Clube Gaúcho, com todas as entidades de 
Caxias, tinha UAB, tinha o movimento de mulheres, tinha vários grupos ali e 
vários negros. Daí me convidaram e eu fui, mas mais para “ah, vou ver o que 
vão fazer.” E era o Conselho Estadual da Comunidade Negra que estava 
chamando uma plenária em todas as regiões para se trabalhar as questões 
raciais através de cada município, cada região. E ali eu fui e nesse dia 
aconteceu um fato, que foi a morte do José Maria Martins, que era um 
comunitarista que trabalhava na construção civil e foi morto pela brigada 
militar. O carro dele foi todo perfurado porque ele estava dirigindo uma 
Santana Quantum e acharam que o carro era roubado porque ele estava vindo 
do trabalho, mal vestido, ele era pedreiro, trabalhava na construção civil. E 
mandaram ele parar, e ele não parou e terminaram matando…(Juçara, 2025). 
 

Segundo o jornal Pioneiro, na madrugada do dia 11 de novembro de 2000, a PM 

disparou 30 tiros contra o carro de José Maria. Esse fato mobilizou a comunidade caxiense, 

José era líder comunitário do bairro Fátima.32 

 
FIGURA 8: Notícia da morte de José Maria. 

 
Fonte: Pioneiro, 2000. 

 
Juçara passa, a partir disso, a atuar no movimento negro. Torna-se vice presidenta do 

32 BM Acusada de matar irmão de secretário. Jornal Pioneiro, 13 de novembro de 2000, p.18 



78 

Conselho Estadual da Comunidade Negra / CODENE e do Conselho Municipal da 

Comunidade Negra / COMUNE. Compôs a coordenação municipal e regional do Movimento 

Negro Unificado e “em 2003, eu fui trabalhar com o Pepe na administração, criando aquele 

espaço da Assessoria da Igualdade Racial, hoje Coordenadoria, mas na época era Assessoria 

que era ligada ao gabinete. Fiz um projeto, foi aprovado, daí a cidade toda dizia que era um 

racismo às avessas” (Juçara, 2025). O referido projeto trata da política de cotas dentro do 

serviço público em Caxias do Sul. Outras iniciativas enquanto esteve à frente da Assessoria 

foi o Seminário sobre doenças falcêmicas, e a criação de agentes de saúde negras “para 

trabalhar através dos chás, das ervas que é todo o resgate da ancestralidade”. Esse projeto 

formou mais de 20 agentes, mas não teve continuidade com a troca de gestões na prefeitura.  

A sua trajetória pessoal foi profundamente alterada através da militância política: “Eu 

acho que todos os espaços que eu ocupei, que eu ocupo, é porque eu sou do MNU, se eu não 

fosse eu acho que não estaria nesses espaços. O MNU é a minha referência de vida.” Mas 

além do impacto pessoal, ela tem a alegria de saber que sua luta foi também em prol da 

coletividade. Ela diz que as aprendizagens acumuladas em sua trajetória transformaram sua 

vida e sente alegria em ter contribuído para mudar outras vidas também: 

 

Alegria de poder proporcionar para outras pessoas tudo o que está 
acontecendo hoje, hoje em dia tu vai na área da educação quantos os 
professores negros nós temos. E eu fui privada de ser professora e hoje 
quantas nós temos, médicos, enfermeiros... Então, assim, tem um dedinho, 
tem uma pontinha de contribuição, isso já me faz muito feliz. Saber que não 
foi só para mim, mas sobre o todo que melhorou.(Juçara, 2025). 

 

FIGURA 9: Juçara no movimento Ele Não. 

 

Fonte: Facebook 

 



79 

 

6.7 SABRINA - SE SENTIR PARTE DA CIDADE 
 

Sabrina é fotógrafa, modelo plus size, militante da Unegro e da Ubm, faz parte do 

Conselho Municipal de Cultura e é chefe de família:  

 

Eu sou de uma família em que minha mãe se tornou mãe solo também. Então 
sou mãe, pai, sou mãe da minha mãe, mãe do meu irmão, que agora, já se 
foi. Assim eu me reconheço como mãe desde que eu me reconheço por 
gente. Foi sempre eu quem cuidou da minha família. (Sabrina, 2025) 
 

Ela afirma que ser mulher negra militante em Caxias do Sul é uma resistência que 

começa por enfrentar a negação do racismo. 

 

Olha, eu vou te dizer assim, que é bem complicado. É uma questão que as 
pessoas acham que não existe o racismo, a gente já começa aí, por não ter 
um entendimento de que é uma coisa cultural e que isso não termina. Isso a 
gente precisa falar todos os dias, e as pessoas ainda acham que a questão não 
é importante, que essa questão não precisa ser abordada frequentemente, e 
principalmente nas escolas. Desde criança, as pessoas acham que não é 
relevante. Então, quando a gente cresce, a gente vê situações diárias de 
racismo. É bem difícil, em Caxias, principalmente, que é de maioria de 
pessoas brancas. A gente resiste. (Sabrina, 2025). 
 

Sua atuação política tem papel destacado na cultura, desde a dança até a participação 

em exposições que retratam a presença negra na cidade e exaltam a beleza e a identidade 

negra. 

 

Então eu comecei com a fotografia, primeiro com a dança e eu era a única 
mulher negra que dançava. Fiz hip hop, jazz, dança cigana. Depois 
começaram a me chamar para ser modelo, não tinha essa... não era tão 
receptiva. Porque a gente não se acha bonito, a gente não sabe o quanto a 
gente é bom também. A insegurança, eu acho que ela vive em todas as 
mulheres e as mulheres negras também. A gente não é autossuficiente, é 
muito difícil tu se colocar nesse lugar do que tu pode, que tu é bom. Aí eu 
comecei a ser chamada para ser modelo, por algumas marcas, e depois 
comecei a fotografar, e eu queria fotografar só pessoas negras. Pasmem, não 
tem pessoas negras, que aceitam ser fotografadas. Eu queria fotografar 
mulheres negras, elas não queriam: “porque eu não sei”,  “porque eu não sou 
bonita”, “eu não tenho roupa”. Então foi bem difícil fotografar pessoas 
negras, homens negros já é mais fácil, eu consegui com mais acesso e tudo 
mais.(Sabrina, 2025). 
 

Sabrina participa como modelo da exposição “Pele” da fotógrafa Tatieli Sperry. As 

fotografias da exposição foram transformadas em lambe-lambes e colados por diversos pontos 

da cidade, uma forma de democratizar o acesso a essa arte engajada e antirracista. A 



80 

exposição “Pele” circulou em vários pontos de Caxias do Sul, Porto Alegre e em Flores da 

Cunha. Para Sabrina o acesso à cultura permite que as pessoas se sintam parte da cidade, mas 

para isso é preciso promover o acesso à informação, a educação e a mobilidade urbana. 

 

Eu acho que assim, a questão principalmente de acesso à informação, às 
atividades que rolam na cidade, claro que nós somos uma geração que tem 
internet, tem redes, mas muitas pessoas ainda não. Nas escolas, eu acho que 
seria o melhor local onde a gente pode informar. E as atividades, 
principalmente atividades culturais, que tem na cidade, fazer com que as 
pessoas participem e se sintam parte daquele movimento, parte da cidade, 
tenham acesso. Porque muitas vezes a gente não tem informação, não tem 
acesso, os pais, as mães, as crianças não conseguem se locomover, só que é 
um direito à cultura, à diversão (Sabrina, 2025). 

 

FIGURA 10: Sabrina modelo na exposição Pele. 

 

Fonte: Tatieli Sperry 

 

Ela foi assistente de fotografia na exposição “Raízes” produzida pela grife NêgaNagô 

da Jaqueline da Silva e com fotografias de Tatieli Sperry. A exposição teve a participação de   

mulheres de 57 a 97 anos, e valorizou a ancestralidade feminina negra, foi exposta em cidades 

como Caxias do Sul, Bento Gonçalves e Porto Alegre. 
 
Depois eu comecei a participar também como auxiliar de fotógrafa, minha 
exposição que daí a gente fez o “Raízes” aqui em Caxias, que eram senhoras, 
de mais de 80 anos, mulheres negras avós, mães, e a gente fez uma 
exposição, que era o “Raízes”, demonstrando toda essa força de gerações. E 
aí depois eu fui indo através de indicações, continuo fotografando para lojas, 
continuo sendo assistente de fotografia, estágio de documentário de 



81 

senegaleses também que teve, a gente levou para Bento Gonçalves, museu 
de Bento, achei muito bacana. Foi logo depois daquela situação que 
aconteceu em Bento, dos trabalhos desumanos, foi aprendido o pessoal33, 
então é assim que eu vou indo, onde eu acho que eu sou bem recebida. 
Também acontece das pessoas que querem te usar, por ti ser negro, ser uma 
mulher em edital para conseguir passar em projeto. Já recebi convite para ser 
proponente: “olha tu quer ser proponente? Ter uma mulher negra vai ser 
legal.” Então, por interesse também. (Sabrina,2025). 
 

Sabrina pontua como a questão da autoestima é central na experiência de pessoas 

negras, principalmente das mulheres. Ela destaca a necessidade de enfrentar as inseguranças e 

ocupar os espaços diversos. Por que, afinal de contas, ela aprendeu nessa trajetória que “se 

não for nós e ir atrás nós por nós, se esforçar, nós buscarmos formação, a gente não consegue 

acessar o mercado de trabalho, escola.” 

 

Importante falar que a gente tem que estar nos espaços por mais difícil que 
seja. Primeira impressão que a gente não consegue, que a gente não dá conta. 
Se tiver que estar numa escola, a gente vai estar numa escola. Se a gente 
tiver que ir para uma palestra, a gente tem que ir na palestra, ir nos museus. 
A gente tem que participar da cultura, a gente tem que participar dos 
convites que aparecem, porque se não vão falar por nós é só nós podemos 
falar por nós. Eu acho que é muito importante deixar registrado que a gente 
saiba ocupar o nosso espaço. Que a gente saiba dar voz, aqueles que já 
lutaram por nós, os que ainda vão vir, os nossos filhos. Isso acho muito 
importante e que os espaços também nos vejam como pessoas que são 
inteligentes, trabalhadoras, que são muito competentes.  A gente entra, a 
gente fala assim,” Ah, chamaram só por causa da cota”, o que acontece, “ah 
fulana a gente precisa de uma mulher negra vai”. E aí assim acontece muito, 
parece que não, mas acontece. Dói muito, porque é como se invizibilizasse 
tu como uma pessoa que trabalha, estuda, que é formada e que tu só sirva 
para ir lá para fazer a foto e ir embora. (Sabrina,2025). 
 

Sabrina denuncia o oportunismo de quem convida pessoas negras para participar em 

editais e concursos culturais apenas para cumprir cotas, sem oferecer espaço real de 

participação, decisão, representatividade e protagonismo. 
 
 

6.8 KARINA - “UM MOVIMENTO QUE ME AJUDA A PENSAR MINHAS DORES” 

 
Karina é professora da rede municipal, tem uma filha e cuida da mãe. Sua família tem 

trajetória na militância política e assim, ela inicia na militância partidária e depois passa a 

integrar a Marcha Mundial de Mulheres. Ela observa que na cidade, as mulheres negras 

conquistaram maior inserção em diferentes espaços e no próprio movimento feminista. Assim 

33 Sabrina refere-se aos casos de trabalho análogo à escravidão denunciados em Bento Gonçalves em 2023. Mais 
de 200 pessoas foram resgatadas nessa situação durante a colheita de uvas para as vinícolas da região. 



82 

a experiência de ser uma mulher negra militante faz parte de um processo de conquista de 

maior reconhecimento e pertencimento das pessoas negras. Essa participação política 

mostra-se como uma alternativa à estratégia do negro que “ prefere ser invisível” como forma 

de lidar com o racismo. 

 

A gente tem visto que com as políticas afirmativas, as mulheres negras estão 
acessando mais as universidades, os empregos também, o serviço público. 
Acaba que aumenta o número de mulheres negras nesse movimento, que eu 
me lembro que logo ali no início, quando eu comecei, em 2003, era só eu de 
mulher negra. Era um movimento feminista muito branco assim que pensava 
nas questões de mulheres brancas, por exemplo. E o direito do trabalho? Para 
nós, mulheres negras, o trabalho sempre foi presente pela escravização. Eu 
acho que é isso, mudou bastante esse aspecto, tem uma participação maior. E 
eu acho que isso faz com que o movimento areje também, comece a pensar, 
porque antes, se não tem a presença, acaba não tendo a discussão, isso é bem 
importante. Eu acho que essa participação aumentou e que contribui. E isso 
também é um reconhecimento do ser negro, que muitas vezes sim, o negro 
principalmente, em Caxias do Sul, assim que tem toda essa cultura de 
imigração italiana, muitas vezes ele prefere ser invisível. “Tá de repente 
ninguém me vê aqui não.” Então esse pertencimento se mostra nessa maior 
participação das mulheres negras no movimento feminista mesmo. (Karina, 
2025) 
 

Karina evidencia como as políticas afirmativas, especialmente o acesso à educação 

superior e ao serviço público tem contribuído significativamente para a maior participação 

política das mulheres negras, sobretudo no movimento feminista. Essa maior presença negra 

no movimento tem feito com que ele procure se “arejar”, repensando suas práticas e 

discursos, enfrentando a invisibilidade das experiências de mulheres negras em seu interior. 

Ela afirma que em Caxias do Sul há serviços dedicados à consolidação de direitos mas 

que carecem de acesso efetivo, e muitos estão sendo sucateados.  

 

Na questão dos direitos humanos, a gente tem o serviço, mas o acesso... não 
é que o serviço não exista, mas o acesso é difícil. Então isso que eu acho que 
é importante ter, isso ajuda bastante também a questão das mulheres. Não só 
as mulheres negras, mas as mulheres que são a maioria dos chefes de 
família.  Essa realidade também é aquela mãe que precisa trabalhar o dia 
todo, daí tem seu filho que vai para a escola. E por exemplo, não tem acesso 
aos serviços, ao atendimento, ao acompanhamento. Acho que é isso, o 
acesso aos serviços é o mais importante. (Karina, 2025). 
 

A dificuldade desse acesso, segundo ela, perpassa pela necessidade das pessoas 

conhecerem seus direitos, e pontua a responsabilidade do poder público, que além da  

formalização dos direitos em leis, precisa garantir o efetivo acesso aos serviços e políticas 

públicas, garantindo também que funcionem de forma articulada. 



83 

 

Eu acho que é importante registrar relacionado com a questão dos direitos 
humanos  que, por exemplo, a educação, a saúde, a assistência, elas devem 
andar juntas para que as mulheres consigam ter acesso a isso. Porque a gente 
tem as leis, mas muitas vezes a gente não consegue ter o acesso. E muitas, 
mesmo as que têm informação, não conseguem ter o acesso. Muitas nem a 
informação têm. Eu acho que é importante isso, de colocar essa necessidade 
do poder público olhar para essas mulheres. E fazer e pensar isso, nesses 
direitos, nos direitos reprodutivos, no direito à creche para poder 
trabalhar.(Karina, 2025). 

 
Karina afirma que o movimento feminista é espaço de acolhimento e de cura de suas 

dores, destaca essa singularidade do fazer político feminista que preocupa-se com o subjetivo, 

com as emoções de uma vivência marcada por gênero e raça, dimensões que outros espaços 

mostram dificuldade em acolher e /ou politizar. 

 

O movimento eu gosto, é um movimento que eu me identifico, porque 
também é um movimento que me ajuda a pensar minhas dores também, acho 
que a gente tem essa troca. A gente milita no feminismo, a gente recebe do 
feminismo o acolhimento,  que muitas vezes a gente não tem nos partidos 
políticos, no sindicato, na família às vezes também.(Karina, 2025). 
 

Para ela, a experiência na militância a fez perceber as diferenças na opressão das 

mulheres quando são interseccionadas a outras formas de opressão como o racismo. 

 

A partir da militância, eu consegui perceber que as mulheres são diferentes. 
E que as nossas lutas, elas devem... a gente tem que abraçar a luta de todas, 
mas sabendo que é diferente. Por exemplo, nenhuma consegue saber o que a 
outra sofre. Então tem essa questão da interseccionalidade também. A 
questão da mulher negra não é uma sobreposição, mas pensar que os corpos 
são transpassados: a mulher negra, a mulher negra lésbica, a mulher negra 
periférica, a mulher branca periférica também. Então é isso que, às vezes, eu 
até vejo nessas questões. Por exemplo, eu sou uma mulher negra, mas eu não 
sou uma mulher negra periférica. Eu tive que me conectar com outras 
mulheres negras que são da periferia, que não tiveram o acesso que, às vezes, 
eu tive. Eu acho que essas coisas a gente precisa refletir bastante.(Karina, 
2025). 

 



84 

FIGURA 11: Karina fala em ato sobre a morte de Marielle Franco em 2018. 

 

Fonte: Facebook Fórum da Mulher Caxiense, 2018. 

 

6.9 - SAMANTA - “TEM QUE SE REINVENTAR TODO DIA PARA SER UMA MULHER 

NEGRA” 
 

Samanta é mãe de dois filhos já adultos, nascida em Caxias do Sul é moradora do 

bairro Monte Carmelo, é militante da UBM e da Unegro, e integra o Conselho Municipal de 

Saúde. Para ela, ser uma mulher negra e militante na cidade é um desafio: “Uma mulher negra 

em Caxias do Sul é viver todo dia lutando contra uma barreira. Tem que se reinventar todo dia 

para ser uma mulher negra em Caxias do Sul.”(Samanta, 2025). 

A reflexão sobre sua trajetória de vida e a de sua família a motivou a se engajar nos 

movimentos sociais. Tornou-se liderança na ocupação do Monte Carmelo e, posteriormente, 

passou a atuar no movimento feminista e negro. 

 

Eu comecei a participar dos movimentos sociais, justamente porque a minha 
infância, minha mãe sempre trabalhou muito. Sempre foi uma mãe solo de 
três mulheres e trabalhava como doméstica e numa empresa de noite para dar 
conta de nos sustentar. E nessa residência, minha mãe teve a oportunidade de 
nos levar, ela trabalhava com uma família muito conhecida na cidade, de 
muito porte. Então nós íamos junto com a minha mãe pro trabalho e ela 
achava que estava sendo amparada pelos patrões para ter cuidado conosco. 
Mas na verdade não era nada disso, a gente não tinha o tempo de brincar e 
ficar vago e nem poder comer o que a gente via na casa. A gente entre aspas, 
“brincava de passar óleo de peroba nas partes de madeira”, de passar aquele 
polidor de prata nas pratas em troca de uma bala, em troca de uma bijuteria. 
E a gente e a minha mãe super achava que era normal. Ali pelo meus 13 
anos, eu comecei a me despertar que aquilo estava errado. Eu comecei a 
entender um pouco mais da história da escravatura no Brasil. Eu comecei a 
me enxergar nessa história do país, comecei a não querer mais aquilo para 
minha vida. Não, não pode ser assim, que foi onde eu comecei a enxergar e 



85 

procurar por alguns movimentos para poder me inserir. (Samanta, 2025) 
 

A atuação de Samanta inicia na luta pelo direito à educação infantil, e é impulsionada 

na luta pelo direito à moradia, que ela diz ser “a menina dos olhos dela”.  

 

Primeiro movimento que eu comecei a participar, eu fui mãe muito jovem, 
enfim, na minha adolescência, então os primeiros movimentos foi na questão 
de escola infantil que eu sempre atuei ali para ter recursos melhor para os 
meus filhos na escola. E depois eu comecei a militar mesmo assim, de 
movimento mesmo, da luta pela moradia, porque eu fui para uma ocupação, 
porque eu queria meu espaço só para mim e meus filhos. Aí eu fui pro 
movimento luta pela moradia, onde a gente foi para uma ocupação e lá eu 
me tornei uma liderança durante essa ocupação.(Samanta, 2025). 
 

Samanta tem muito carinho pelo seu território, foi nessa ocupação que ela nutriu o 

sonho de ter um lugar próprio para ela e os seus filhos. Ela dedicou-se muito pelo direito de 

sua comunidade permanecer lá. 

 
 
Fiz muitas atividades, na época faltei muito trabalho para poder estar perante 
ao fórum, correr atrás, mobilização do povo para que a gente tivesse direito a 
permanecer naquela área. A gente fez uma caminhada daquela área até a 
prefeitura, onde o prefeito na época era o Pepe Vargas, que decretou de 
utilidade pública a área. A gente fez grandes movimentos para ter direito à 
luz, para ter direito à água potável, tomamos banho no chafariz da praça. 
Então eu acho que me fortaleceu muito. E a minha região, enfim, eu nasci na 
região sul. Eu sempre digo que eu sou dali mesmo de tudo. Porque eu nasci 
na rua Antônio Rigotto, a minha mãe teve que ir em uma parteira fazer o 
parto. Ela não conseguia chegar até o Pompéia34, então eu sou dali. E aquela 
região para mim é tudo, eu amo aquela região, eu amo onde eu moro, no 
lugar onde eu moro, é maravilhoso. Hoje a gente tem um pouco mais de 
acesso, um pouco mais de direito, mas muita luta e a gente precisa muito 
mais. (Samanta, 2025). 
 

Samanta passou por muitas dificuldades na militância, até a situação limite de ser 

ameaçada.  Ela ressalta a desigualdade social entre as regiões da cidade, como o centro e suas 

escolas particulares que têm fiscalização e corredor de segurança para as famílias deixarem as 

crianças na escola, enquanto na região sul, sofre com a falta de escolas e de segurança e com 

o descaso do poder público que resultam em tragédias como o caso da menina Naiara35 que 

marcou a história da cidade e é lembrada por Samanta. 

 

O mais trágico para mim, na minha militância também, além da ameaça que 
eu sofri, foi quando a gente perdeu a menina Naiara. E várias pessoas 

35 Naiara tinha 7 anos de idade e morava no Monte Carmelo, no caminho para escola que ficava longe da sua 
casa, ela foi sequestrada e após estuprada e morta, esse fato ocorreu em 2018 e gerou grande comoção na cidade. 

34 Hospital Pompéia. 



86 

tentaram achar o culpado, porque se culpa muito a família, mas ninguém 
procurou saber qual era a história da Naiara antes de morrer. A Naiara, a tia, 
já tinha adotado ela e os dois irmãos. Família de baixa renda, não tinha 
condições. Aí muitas pessoas falavam muitas inverdades, não é? Mas existe 
um culpado para isso, e o culpado é o poder público. Existe um eleito pela 
cidade, pessoas que coordenam uma cidade, que são eleitas para coordenar 
nossa cidade. E de que forma? Fazer políticas públicas para quem? Para as 
pessoas de baixa renda, para que a sociedade tenha segurança. Nós não 
temos uma escola infantil na comunidade. A escola mais próxima não tem 
capacidade para tanta criança. A gente não tem UBS próximo, a gente não 
tem nada. É a falta de segurança, a falta de políticas públicas mesmo, que 
precisam ser retiradas do papel e precisam ser feitas. Porque, na hora que 
acontece uma tragédia, se procura apontar um culpado. E quem é o culpado? 
Sempre a família que é mais vulnerável. Então eu acho que isso me fez 
crescer muito, sabe? Em lutar pelos direitos. E acho que nós não podemos 
parar de lutar pelos nossos direitos, direito das mulheres. A gente poder 
andar com segurança, saber que os nossos filhos vão sair e voltar com 
segurança. E aí não tem escolas próximas, não tem um guarda municipal 
fazendo a ronda, para que as nossas crianças entrem e saiam da escola com 
segurança. A gente vê o quão é injusta a sociedade, que nós temos escolas 
particulares no centro da cidade, e que é feito um corredor para que os pais 
consigam largar seus filhos com segurança, e tem uma fiscalização da cidade 
que fiscaliza o trânsito.(Samanta, 2025) 
 

A partir do relato de Samanta sobre os aprendizados da militância podemos perceber 

um senso de coletividade, quando ela fala sobre poder “ajudar muitas pessoas”, indo muito 

além de questões materiais, mas no reconhecimento dessas pessoas enquanto sujeitos de 

direitos. 
 

Olha, eu vou te dizer que eu adquiri muita experiência, muita força. E 
através desses movimentos eu consigo ajudar muitas pessoas. Não é só 
ajudar na questão material, mas as pessoas reconhecerem que elas podem ir 
além, que elas têm direitos. E a lutar pelo teu direito, lutar pela tua 
dignidade, lutar pelo teu espaço, que eu posso estar onde eu quiser. 
(Samanta, 2025). 

 



87 

FIGURA 12: Samanta ato na Praça Dante Alighieri. 

 

Fonte: Facebook UBM Caxias do Sul, 2024. 

 

6.10 CLÁUDIA - “PENSAR AS RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS NO LUGAR DE 

FUTURO” 
 

Cláudia é nascida em Bento Gonçalves, mas cresceu na cidade de Caxias do Sul, é 

professora de História e mestre em Letras, e teve importante atuação no Núcleo Qualificar a 

Educação para as Relações Étnico-Raciais (QuERER). Sobre a experiência de ser uma 

militante negra nessa cidade ela diz ser difícil, um ato de coragem: 

 

É difícil! E por vezes é doloroso, é cansativo. Claro que em alguma medida é 
gratificante, porque a gente se fortalece entre os nossos. Mas eu acho que, 
antes de tudo, é corajoso. A gente estar emersa não só em Caxias, me parece 
que, pensando o Brasil na contemporaneidade, estar dentro de um contexto 
de qualquer movimento social hoje é de fato ser muito corajoso. (Cláudia, 
2025) 

 

Cláudia revela que os movimentos sociais, assim como a graduação em História e a 

literatura, salvam-na do sentimento de “entre lugar” por ela experienciado no contexto do 

mito da democracia racial na cidade. Ser uma mulher negra de pele clara em uma família de 

maioria branca contribuiu para que, desde muito jovem, ela tivesse esse sentimento de não 

pertencimento. 

Já desde a época da adolescência, eu sempre carreguei comigo essa 
percepção de desigualdade. É algo que eu…intrínseco não seria a palavra, 



88 

mas é algo que sempre me movimentou, me incomodou, na verdade. Mas é 
claro que a falta de letramento, tudo isso te leva a uma indignação vazia, 
porque tu não entende o que tanto te incomoda, mas tu sabe, tu percebe 
que as coisas te incomodam. E é durante a minha trajetória de adolescência 
até o início da vida adulta, eu não tive contacto com nenhum movimento 
social, porque eu comecei a trabalhar muito cedo, terminei os estudos muito 
tarde. Abandonei, voltei, abandonei, voltei. Então eu já entrei na graduação 
bem mais velha do que, em geral, as pessoas entram. Com mais ou menos 10 
anos de diferença, 26 para 27 anos. E é nesse momento que eu encontro, 
então, dentro da graduação, pessoas que conseguem colocar de forma teórica 
aquilo que eu sentia na minha vivência inteira. E aí eu consigo assim, ser 
capturada por essas teorias, começo a estudar, começo a me envolver. 
Primeiro em um campo intelectual, e depois que eu entendo, que eu estou 
com esse arcabouço intelectual, eu me reorganizo enquanto mulher negra 
e eu vou para os movimentos sociais. Eu vou para o movimento da Marcha 
das Mulheres, eu vou para o movimento da educação antirracista, que eu 
entro na escola para trabalhar. E a minha vivência, no meu cotidiano, se 
transforma nisso, numa constante militância. De estar sempre atenta a todos 
os fatos, as convivências, de estar sempre produzindo intelectualmente. Estar 
sempre tentando me qualificar para essa luta, que eu entendo que exige 
bastante da gente. Eu diria para ti que o movimento social, assim como a 
graduação de história, me salva. Ela me salva de mim mesma. Então, a 
literatura, a graduação de História e os movimentos sociais, eles vão me 
salvar. Eles me salvam. É dessa constante insatisfação que eu sempre tive, 
desde muito nova, esse entre lugar. Eu sempre estive no entre lugar 
porque eu também sou fruto dessa falácia do mito da democracia racial. 
Eu sou uma pessoa parda e eu venho de uma família por parte de mãe, que 
ela é italiana, e por parte de pai, que ela é negra. Só que o meu pai abandona 
a minha mãe. Eu sou educada numa família branca e, dentro dessa família 
branca, não existe um letramento racial. Desde criança, eu sou a única 
pessoa negra da família junto com meu irmão. E ele não me parece que tenha 
tomado esta consciência, mas a mim, eu me percebo, desde muito nova, em 
um entre lugar. Sabes quando tu não te sente pertencente a um grupo? E 
por outro lado, também eu não tinha esse letramento racial, então me parece 
que isso também afeta um pouco a minha infância, a minha adolescência, e 
eu vou conseguir costurar todos esses sentimentos, organizar de forma 
racional tudo isso a partir da vida adulta, quando eu adentro na graduação, e 
aí eu começo a militar e nunca mais parei. (Cláudia, 2025). 
 

Sua trajetória no ensino superior permite que ela tenha contato com teorias que 

contribuem com a sua reorganização enquanto mulher negra. A teoria e o letramento racial 

permitem que ela saiba nomear aquela “indignação vazia”, aquilo que tanto a incomoda. 

Sobre o acesso aos direitos humanos, Cláudia afirma que Caxias do Sul, implementa o mito 

da democracia racial e da meritocracia e por isso, apesar de os direitos estarem 

institucionalizados por lei, a cidade precisa “se desvelar” e reconhecer seu racismo. 

 

Eu acho que Caxias vem sendo um reflexo do que vem acontecendo no 
Brasil inteiro. Eu acho que também Caxias, ela carrega alguns requintes 
de crueldade, na medida em que ela consegue implementar a falácia da 
democracia racial aqui. Porque a nossa cidade, ela simbolicamente, é 



89 

carregada de um ideal de que se você trabalha e se é honesto, tem uma 
família estruturada, você vai vencer independente de quem você seja. Então 
esse recorte simbólico que Caxias coloca à frente de qualquer outra coisa, 
deixa tudo meio nublado para pensar efetivamente o que a gente precisaria 
fazer. Eu diria que Caxias do Sul precisaria se desvelar. Se desvelar para 
aquilo que ela realmente é. E isso me parece muito mais difícil do que 
efetivamente você implementar um direito, porque os direitos eles já estão 
postos, a gente sabe disso. Em alguma medida eles são executados, ainda 
que de forma compulsória. Mas a gente não consegue mudar aquilo que a 
gente não consegue enxergar e eu acho que Caxias não consegue se 
enxergar como uma cidade racista. Porque ela carrega muito, muito forte 
essa questão do trabalho, da democracia racial. A ver pelas falas dos nossos 
próprios políticos quando é sobre raça e gênero, eles falam quase como de 
forma genuína. Assim, eu acho isso mais perverso ainda, a ideia de que ah 
“eu tenho um amigo negro”. Nosso próprio prefeito, enfim, gosta muito de 
fazer essas falas, né? “Ai eu fui criado com 2 amigos negros”. Então isso 
denuncia uma dificuldade que a gente tem em se enxergar. Então eu acho 
que Caxias, no que versa sobre os direitos humanos, ela precisa se 
desvelar. (Cláudia, 2025) 

 

Sobre a Marcha Mundial de Mulheres, ela afirma ser um espaço de fortalecimento de 

sua luta: “Eu enxergo a Marcha Mundial das Mulheres como o fortalecimento para a minha 

luta, que é a luta antirracista, sobretudo com as mulheres negras” (Cláudia, 2025). Da sua 

experiência na militância aprendeu sobre a importância da coletividade e de ter cautela. Essa 

cautela perpassa por um entendimento dos “entrelaçamentos de relações políticas, sociais, de 

gênero, de classe, de raça”. 

 

Eu aprendi que a gente precisa se fortalecer muito enquanto coletivo. Faz 
uma diferença imensa quando tu está entre os teus, esse fortalecimento 
coletivo. Acho que os movimentos sociais, eles não podem pensar no sujeito, 
no indivíduo, ele precisa pensar nessa coletividade. Porque se não ele não 
consegue avançar e a gente precisa se fortalecer. Então, o aprendizado que eu 
trago assim são dois: é o aprendizado da coletividade, de compreender a 
importância dessa coletividade que nem sempre é necessário você estar na 
linha de frente ou você estar aparecendo. O importante é que você veja o 
movimento caminhando. E o segundo é ter cautela, porque a gente, quando é 
muito jovem, a gente adentra assim, querendo revolucionar, chutando à 
porta. E conforme o tempo vai passando, você vai entendendo como que 
funciona esses entrelaçamentos de relações políticas, sociais, de gênero, de 
classe, de raça, em quais momentos você deve estar fazendo determinadas 
interferências. Eu acho que o fortalecimento da coletividade e a cautela 
foram os aprendizados que os movimentos sociais me entregaram. Seja 
ele pelo amor ou pela dor. Porque nem sempre o caminho foi só de um 
trajeto de fortalecimento por meio do amor. Por vezes a gente adentrou em 
conflitos, às vezes se coloca em risco, várias situações que tu vai aprendendo 
que há essa necessidade de tu ter essa cautela também. (Cláudia, 2025) 

 

A narrativa de Cláudia passa da denúncia do mito da democracia racial, da negação do 

racismo, da meritocracia nas relações raciais na cidade ao anúncio de possibilidades de 



90 

liberdade: “Eu gosto muito de pensar as relações étnico-raciais no lugar de futuro. Então, eu 

acho que esse trabalho tem que ser pensado nesse lugar de futuro. Qual é o lugar de futuro? O 

lugar aonde essa negritude vai receber, vai tomar para si o espaço do protagonismo que ela 

merece.” (Cláudia, 2025). 

 
FIGURA 13: Cláudia.  

 

 
Acervo pessoal de Cláudia. 

 

O que se aprende, em termos de direitos humanos e de luta antirracista, ao escutar e 

sistematizar as trajetórias dessas mulheres? 

Escutar e sistematizar as experiências dessas mulheres no contexto local revelou 

aspectos objetivos dos direitos humanos que perpassam a vida das mulheres negras em Caxias 

do Sul, desde aqueles que mobilizam diferentes gerações para a organização coletiva por seus 

direitos até os que persistem nos dias atuais. Entre esses direitos estão o direito ao trabalho 

digno, à moradia, à vida sem violências de raça e gênero, à humanização das instituições e ao 

enfrentamento do racismo institucional, bem como o acesso efetivo às políticas e serviços 

públicos. Essas mulheres ampliam a compreensão do que são direitos humanos, pois nos 

ensinam sobre o direito de pertencer, de contar a própria história e de ser “gente na totalidade” 

(Bruna, 2025). Esses direitos subjetivos encontram, no espaço coletivo e dialógico dos 

movimentos sociais, um potencializador, pois permitem curar e ressignificar dores, fortalecer 

autoestimas e reconhecer-se como protagonista na luta por ser mais (Freire, 2023). Essas 

experienciam explicitam como as relações raciais posicionam os indivíduos no pleno 



91 

exercícios dos direitos humanos, sendo indispensavel uma perspectiva antirracista para a 

efetivar os direitos humanos no cotidiano da cidade. 

 



92 

7.  ENCONTRO COLETIVO -  “O IMPORTANTE DO COLETIVO E DOS 
MOVIMENTOS É  A GENTE SE RECONHECER NO OUTRO”. 

 

As transcrições das entrevistas individuais foram submetidas ao processo de 

codificação temática. A partir desse procedimento, construiu-se um universo temático, 

posteriormente organizado em uma apresentação visual. Esse material foi enviado a cada 

participante, juntamente com a transcrição correspondente à sua entrevista. No primeiro 

momento do encontro coletivo, a apresentação foi utilizada como ponto de partida para o 

debate. As coautoras foram convidadas a compartilhar livremente suas percepções sobre os 

objetivos da pesquisa, suas vivências e experiências, além de indicarem possíveis categorias 

de análise com base no universo temático apresentado. 

Na etapa de codificação das entrevistas individuais, as respostas indicativas sobre a 

experiência de ser uma militante negra em Caxias do Sul foram agrupadas pelos seguintes 

códigos: Desafiador / ser uma luta, não pertencimento, falta de representatividade, negação do 

racismo, negação de experiências da negritude na cidade e negação de si (desejo de 

embranquecer).   

Não entender essa cidade como sua, sentir que a cidade não permite sua existência e 

que sua experiência de vida é invisibilizada, como Bruna relatou no capítulo 6, são fatores que 

indicam o sentimento de não pertencimento, uma consequência do racismo. Afinal, alertou 

Fanon (2020, p. 48) o negro é considerado sem “cultura, nem civilização, nem esse “longo 

passado histórico”. Por isso, Estela comenta sobre Caxias do Sul ser “uma cidade que nega 

muito a existência da negritude” (Estela, 2025).  

Esse não pertencimento, relatado também por Michele, faz com que as pessoas negras 

busquem embranquecer, procurando antepassados na imigração europeia. Michele, Cláudia e 

Eliane relataram o entre lugar vivido por negras de pele clara. Eliane comenta sobre as 

tentativas de ser alienada da sua autodeclaração como mulher negra. A cidade, a partir da 

política de branqueamento, busca apagar a presença negra de sua história, bem como negar a 

existência do racismo. Essa negação é denunciada nos relatos de Sabrina e Cláudia, que 

evidenciam a persistência e a adaptação do mito da democracia racial no contexto local. 

O desafio de ser uma mulher negra militante, além do que já foi exposto acima, está 

também na exclusão do mercado de trabalho e na falta de representatividade apontada por 

Eremi. Uma experiência difícil, “por vezes é doloroso, é cansativo”, como narrou Cláudia 

(2025). Mas é também a história de luta das mulheres negras, que conseguiram avançar e 

ocupar mais espaços, como relatou Karina (2025).  



93 

A partir do exposto, as categorias identificadas foram unificadas em termos que 

representassem a similaridade ou proximidade de ideias, e com a ajuda do excel foi percebido 

a recorrência dos termos abaixo, representados graficamente: 

 
FIGURA 14: Gráfico universo temático codificado. 

 

Elaborado pela autora. 
 

Sobre as aprendizagens adquiridas na experiência militante as respostas foram 

variadas: ser nós por nós, aprender ouvir, se posicionar, ter cautela, reconhecer direitos, 

manter a memória ancestral, direito ao próprio corpo, construir possibilidades de liberdade, se 

defender, se autodefinir, nominar o racismo e ir onde quiser. As aprendizagens identificadas 

como coletividade, interseccionalidade e ajudar as pessoas apresentaram duas frequências 

cada. 

No Encontro Coletivo esse universo temático foi debatido pelas coautoras. Essa etapa 

permitiu perceber como a temática dos direitos humanos perpassa suas  vidas, ao sinalizar que 

para além da conquista objetiva de direitos, em sociedades colonizadas como a nossa, a 

efetivação dos direitos humanos passa pelo direito de ser gente. Essa perspectiva de poder 

“ser gente na totalidade” como elaborou Bruna (2025), volta à tona na coletividade do 

encontro.  

Karina foi a primeira a compartilhar a sua percepção ao analisar as diferentes 

narrativas das demais coautoras. Ela destaca a diversidade que compõe o grupo, ao mesmo 

tempo, a experiência comum do racismo genderizado em Caxias do Sul: 

 

Como as nossas vidas, apesar de sermos mulheres que estamos em um 
movimento, mas viemos de lugares diferentes e a gente acaba tendo as 



94 

mesmas percepções. E somos mulheres com características diferentes 
também. Porque somos mulheres negras retintas, outras mulheres negras não 
retintas, mais fenotipadas e outras menos fenotipadas, mas mesmo assim a 
gente se coloca no mesmo lugar. (Karina, 2025). 

 

Bruna (2025) afirma a importância da construção subjetiva de pessoas negras como 

uma questão dos direitos humanos. Ela chama a atenção para o não direito à memória e à 

história, sobre a imposição de identidades fixas, a “obrigação” de ser uma representante da 

raça. 

 

Eu consegui ver a trajetória individual de cada uma de nós, porque está bem 
presente na forma como a gente respondeu às questões. Mas, ao mesmo 
tempo, isso não distancia a gente de um coletivo. Então, tem uma 
coletividade colocada aqui, e,  dentro dessa coletividade, uma 
individualidade na trajetória de cada uma das mulheres. E eu acho que, de 
maneira geral, quando se fala em movimento negro, ou pessoas negras ou 
mulheres negras, ainda nos colocam dentro de um lugar único, como se 
todas tivessem que pensar igual, fazer igual, escolher igual, não ter 
divergência. E aí, mais uma vez nos roubam a nossa humanidade, porque 
parece que a gente não tem o direito de ser diferente, ou nos colocam a 
missão de uma de nós conseguir responder por todas nós. (Bruna, 2025). 

 

A branquitude impõe que cada pessoa negra não tenha direito a singularidade, mas a 

obrigação de representar uma coletividade marcada como outridade. O racismo nega o direito 

à subjetividade da pessoa negra, por isso, ela é vista nessa “identificação absoluta - ou 

essencialismo” que deve representar toda uma raça (Kilomba, 2019, p.174). “A/O ‘Outra/o’ 

não é ‘outra/outro’ per se; ela/ele torna-se através de um processo de absoluta negação” 

(Kilomba, 2019, p.38). Aquilo que o sujeito branco “teme reconhecer em si mesmo”, projeta 

nas pessoas negras (Kilomba, 2019, p.39). Por isso, Mbembe (2022, p.42) diz que “o negro 

não existe enquanto tal, ele é constantemente produzido”. Ou nas palavras de Kilomba (2019, 

p.38), a negritude se trata de “fantasias que não nos representam, mas, sim, o imaginário 

branco”. O racismo “aprisiona o outro em imagens fixas e estereotipadas, enquanto reserva 

para os hegemônicos o privilégio de ser representados em sua diversidade” (Carneiro, 2011, 

p.70). E assim, ao querer fixar as pessoas negras em um lugar único, suas humanidades são 

roubadas, como conclui Bruna(2025).  

“O racismo não é biológico, mas discursivo” (Kilomba, 2019, p.130), e por isso, a 

negação das experiências negras na cidade, o apagamento, as invizibilizações são necessárias, 

pois “no racismo o indivíduo é cirurgicamente retirado e violentamente separado de qualquer 

identidade que ela/ele possa realmente ter” (Kilomba, 2019, p.39). 



95 

Esse não pertencimento leva a um sofrimento psíquico, uma identidade renunciada 

(Souza, 2021, p.53), que é relatada por Eliane (2025): “Eu acho que esse racismo ele é tão 

dolorido, que ele faz a gente não saber quem somos, não nos entendemos enquanto mulheres 

negras”. A política de branqueamento e o mito da democracia racial são denunciados nos 

relatos individuais. A atual conjuntura onde a categoria de cor parda tem sofrido tentativas de 

captura por brancos, servindo inclusive para casos de fraudes na lei 12.711/2012 ou formando 

um movimento chamado parditude. E em ambas situações podemos ver o alerta de Carla 

Akotirene, sobre o termo pardo estar “sendo tirado do contexto do movimento negro 

(Akotirene, 2023)”.  O termo pardo, segundo Sueli Carneiro (2011, p.64), é uma zona 

cinzenta que abriga aqueles que não querem ser identificados como negros, amarelos e 

indígenas. Mas pardo é uma definição de cor que o movimento negro usa na tentativa de 

formar a solidariedade política na população negra brasileira. 

 
Pretos e pardos formam a população negra e foi graças a essa junção que a gente 
conseguiu políticas de promoção da igualdade racial como cotas para ingresso na 
universidade e políticas de saúde, por exemplo. Se eu retirar o pardo da identidade 
negra, a gente só fica com 10,2% da população [segundo dados do último Censo do 
IBGE], que é da minha cor de pele. Quando o racismo vem, ele vem para os negros 
indistintamente da cor da pele, mas quando o colorismo vem, ele vem inclusive 
acionado no sentido de promover maior distanciamento para as pessoas retintas 
(Akotirene, 2023). 
 

Como afirmou Juçara (2025), “negro ninguém quer ser”. O racismo gera uma 

“ausência de identidade racial ou confusão racial”, que manipula a “identidade do negro de 

pele clara como paradigma de um estágio mais avançado de ideial estético humano” 

(Carneiro, 2011, p.64). 

Souza (2021) aponta como ascender socialmente, nessa sociedade racista, implica uma 

tentativa de embranquecer, isto é, a “conquista de valores, status e prerrogativas brancos” 

(Souza, 2021, p.45). Para ela o continuum de cor, “fato de que branco e negro representam 

apenas os extremos de uma linha ininterrupta [...] segundo o critério de que quanto maior a 

brancura, maiores as possibilidades de êxito e aceitação”, somado a ideologia do 

embranquecimento e democracia racial são o tripé que produzem as condições de ascensão do 

negro (Souza, 2021, p.50). Juçara (2025) explica que quando fez o projeto de cotas no serviço 

público municipal “coloca ali como negros, afrodescendentes negros e pardos” para que 

ninguém que têm o direito ficasse prejudicado por conta dessa confusão racial.  

 

Porque tem pessoas que vão se beneficiar com essa questão dos pardos, 
porque negro ninguém quer ser. Agora tem os direitos dos negros todo 



96 

mundo quer, mas que se esse termo não fosse usado, muitas pessoas ficariam 
de fora. Eu penso, eu pensei muito nos meus. Porque, como coloco hoje, esse 
termo não era usado antes, retinto. Na minha família, nós somos uma 
família composta de negros de pele escura e negros de pele não escura, 
mas que se consideram negros e não se consideram pardos. Porque eu 
sempre coloquei nos debates que eu fiz, nas palestras que eu dei. E quem me 
conhece sabe que para mim pardo é papel. E quando a gente fez isso, a gente 
só colocou essa questão de negro, afrodescendente, negros e pardos para 
não prejudicar ninguém. Porque a sociedade sempre mostrou que o 
melhor é não ser negro. Então, se eu me considerar parda, eu vou me 
sentir mais aceito pela sociedade. (Juçara, 2025) 
 

Juçara pontua a problemática da categoria parda ao mesmo tempo que afirma a 

importância de seu uso nas políticas afirmativas para a população negra, garantindo que não 

vai prejudicar pessoas negras de pele clara, lidas como pardas. 

As coautoras demonstram a recusa do projeto de embranquecimento e o uso da 

miscigenação para alienação do negro de sua negritude como forma de desmobilizar o 

potencial político de se reconhecer positivamente enquanto tal. 

 
Temos sido ensinados a usar a miscigenação ou a mestiçagem como carta de alforria 
do estigma da negritude: um tom de pele mais claro, cabelos mais lisos ou um par de 
olhos verdes herdados de um ancestral europeu são suficientes para fazer alguém 
que descenda de negros se sentir pardo ou branco, ou ser “promovido”socialmente a 
essas categorias (Carneiro, 2011, p.64) 

 

Os pardos, conforme Sueli Carneiro, “por terem sua identidade étnica e racial 

destroçada pelo racismo, pela discriminação e pelo ônus simbólico que a negritude contém 

socialmente, não sabem mais o que são ou, simplesmente, não desejam ser o que são.” 

(Carneiro, 2011, p.67). O pardo como falou Cláudia (2025) ocupa o entre lugar, como se não 

pertencesse nem ao grupo dos negros e nem o grupo dos brancos. Assim, o negro pode até 

sofrer com essa dúvida sobre sua identidade e autodeclaração, porém, a branquitude não 

hesita ao demarcar esses corpos como negros. Conforme informou Juçara (2025), “a tua cor 

de pele, se ela é retinta ou se ela não é, mas eles te veem como negro”. Sueli Carneiro 

confirma essa perspectiva: “ao contrário do que indica o imaginário social, pretos e pardos 

(conforme a nomenclatura do IBGE) compõem um agrupamento que, do ponto de vista dos 

indicadores sociais, apresenta condições de vida semelhantes e igualmente inferiores quando 

comparadas ao grupo branco”, por isso, aqueles entendidos pelo IBGE como pretos e pardos 

são definidos política e sociologicamente como negros (Carneiro, 2011, p.67). A autora 

afirma que uma hierarquia cromática funciona como “elemento de fragmentação da 

identidade negra e impedindo que está se transforme em elemento aglutinador” para a luta 

coletiva. (Carneiro, 2011, p.67).  Juçara continua abordando essa perspectiva: 



97 

 

E eu uso o que a minha mãe sempre dizia, e a minha avó também: o que não 
é dia é noite. E para a sociedade brasileira, nós somos noite, em qualquer 
espaço que nós estivermos, nós somos noite, independente da nossa cor de 
pele. Se tu não é europeu, tu é noite, ninguém vai te ver diferente. Quando 
tu for no mercado de trabalho a primeira coisa que eles enxergam é o 
que? A tua cor de pele, se ela é retinta ou se ela não é, mas eles te veem 
como negro: “ aquele negrinho ali, aquela negrinha ali”. E nós nunca 
discutimos dentro do MNU a questão do tom da pele porque basta as pessoas 
se autodeclararem. E nós, nunca fomos atrás de trabalhar a questão da 
retirada do negro para o pardo. Gente, quem quer isso é quem não se acha 
negro. As pessoas vão dizer que é para a nossa sociedade melhor, dizer 
que eu sou parda, que o racismo é bem menor.  Eu nunca me coloquei, ou 
coloquei a minha família nessa disputa do pardo ou do negro, porque somos 
todos da mesma origem. (Juçara, 2025). 

 

O debate entre o conceito de parditude mobiliza críticas das coautoras. Bruna pontua 

como considera isso um retrocesso:  

 

Essa questão do tom da pele mesmo para o Brasil, que eu acho que está uma 
grande discussão agora, eu acho que a gente meio que entrou num 
retrocesso. Mas faz parte também, porque a gente não avança sempre. Acho 
que faz parte da própria construção dos movimentos, então tem todo um 
movimento aí reivindicando a parditude. Mas eu acho que isso nos 
enfraquece porque a gente vem de um lugar comum. Aqui, nenhuma de nós 
é lida como branca. Quando a Karina falou assim que ela conseguia, na fala 
dela, ver que a gente tinha experiências diferentes, mas ao mesmo tempo 
muito parecidas, eu fiquei pensando que o que faz a gente ter experiências 
muito parecidas também, é a experiência do racismo. Então, independente 
se o tom da nossa pele é mais clara, se o tom da nossa pele é mais escura, 
o que nos unifica é ter perpassado por essa experiência do racismo. Eu 
acho que essa discussão do movimento da parditude agora, é uma discussão 
que nos enfraquece, que foi uma luta muito grande pra gente conseguir se 
reconhecer como negro e conseguir dizer que é negro. Eu tô fazendo as 
entrevistas também, para minha tese. E uma das coisas que na semana 
passada eu estava lendo para conseguir dar conta assim do que tem aparecido 
é, até muito recentemente, falar a palavra negro era algo que as pessoas não 
conseguiram porque ainda estava muito atrelado a condição de escravização, 
a condição de ser cativa, a condição de não liberdade. A gente conseguir 
dizer que é negra ou que é negro é uma vitória. E se a gente coloca isso 
numa perspectiva histórica? Por isso que eu penso que quando a gente quer 
de novo, vou voltar e reivindicar, dizer que é pardo, é um retrocesso, porque 
foi uma luta muito grande para conseguir dizer que é negro, para dizer essa 
palavra sem medo, sem vergonha, sem dor. Conseguir dizer essa palavra com 
orgulho foi uma luta muito grande para isso. (Bruna, 2025). 

 

Bruna conclui que afirmar-se como negro sem a carga pejorativa foi uma luta dos 

movimentos negros. A tentativa de alienar as pessoas negras de sua negritude é algo que 

incomoda Samanta desde sua infância. 



98 

 
Eu acho que a gente precisa que as nossas crianças aprendam o que é o 
racismo. O que é ser preta mesmo, ser negra. Não tem essa coisa de 
marronzinha, de moreninha. Isso me incomodava muito quando era pequena. 
E hoje de manhã, olha só com a coincidência, no transporte coletivo indo pro 
trabalho, eu encontrei uma menina aqui do bairro, uma mãe, enfim, ela tem 3 
meninas e a pequena dela nasceu loira. Ela é filha de negra, o pai um pouco 
branco, mas ela é loirinha, o cabelo loiro, cacheado, loiro, e aí todo mundo 
questiona ela porque ela tem uma filha loira, se realmente ela é a mãe. Ela 
disse “tu acredita que a médica perguntou se era a mãe da criança.” Eu disse 
ainda existe isso, né? Ela “sim, sim, eu fiquei pra morrer de vergonha, claro 
que eu sou a mãe dela.” (Samanta,2025) 

 
Bruna traz a especificidade da Serra Gaúcha, onde as pessoas brancas evitam 

pronunciar a palavra “negro”, preferindo termos como “morena” para suavizar a identificação. 

E Michele apontou na entrevista individual como em Caxias do Sul, o termo brasileiro é 

usado para pessoas não brancas. Ela e Eliane que vieram de outras cidades para viver em 

Caxias do Sul, comentam que essa cidade deu novos contornos às suas percepções enquanto 

mulheres negras. Michele (2025) foi “acusada de não ser branca”; Enquanto Eliane sentiu o 

dilema da autodeclaração da pessoa negra de pele clara. E Juçara (2025), por fim, é taxativa 

ao dizer “Caxias é para mim a cidade mais racista do Brasil”. 
 
Pensar também que esse racismo ele se expressa de formas diferentes de 
acordo com aquilo que as pessoas compreendem o que é ser branco. Na 
Serra Gaúcha tem essa característica que é passar pela imigração europeia. 
Na Serra Gaúcha quem vem da imigração europeia é mais branco que os 
brancos que não vem de imigração europeia. Dentro disso, as pessoas 
brancas, que vêm dessa imigração europeia, tem uma dificuldade muito 
grande de falar a palavra negro sem uma carga pejorativa. Então elas 
nos chamam de morena. Essa é um pouco da discussão que eu estava. Eu 
tenho colegas de trabalho que não conseguem falar a palavra negro ou negra, 
me chamam de morena pra amenizar.  Eu acho que quando a gente está aqui, 
se dizendo mulheres negras, é um avanço de ter conseguido desconstruir essa 
ideia do que é ser negro e que reconstruir essa identidade, reconstruir um 
lugar. E quando tu escolhe essa temática, de mulheres negras, e essas 
mulheres negras ou essa construção do que é ser uma mulher negra não 
perpassa por toda essa carga pejorativa, isso é resultado de um avanço 
também das próprias relações raciais no Brasil e que foram educadas 
pelos movimentos sociais. Acho que no Brasil, todo mundo, em alguma 
medida, é tocado pela ação do movimento negro, seja para conseguir 
reconstruir identidade, seja para conseguir afirmar aquilo que já vinha 
pensando, mas todo mundo no Brasil é convidado a se posicionar de alguma 
forma. Seja de um lado, de avanço, seja de um lado de  retrocesso, seja esse 
grupo de pessoas que agora estão reivindicando o lugar da parditude no 
Brasil. Acho que a ação do movimento negro faz com que no Brasil a gente 
não passe por essas discussões sem ter que alguma medida se posicionar, 
seja a favor, seja contra, seja no avanço ou seja no retrocesso, de maneira 
geral esse é o grande ganho. (Bruna, 2025). 
 



99 

Bruna conclui que o movimento negro tem sido fundamental nesse processo de 

reconstrução subjetiva, forçando a sociedade brasileira a refletir e se posicionar sobre o debate 

racial.  

Não à toa o tema educação foi tão citado quando a fala se referia a direitos mais 

objetivos a serem alcançados, pois se relaciona a necessidade de enfrentar a invisibilidade, a 

negação de experiências e existências negras e, seu consequente sentimento de não 

pertencimento, e a própria negação do racismo no contexto local. Afinal “no racismo, a 

negação é usada para manter e legitimar estruturas violentas de exclusão racial” (Kilomba, 

2019, p.34). Por isso, tenta-se impor o silenciamento a essas pessoas, visto que há “um medo 

apreensivo de que, se o sujeito colonial falar, a/o colonizadora/or terá de ouvir. Seria 

forçada/o a entrar em uma confrontação desconfortável com as verdades do outra/o” 

(Kilomba, 2019, p.41). Ao racismo interessa manter em silêncio, na invisibilidade, no 

apagamento histórico, pois “as imagens positivas, e eu quero dizer imagens “positivas” e não 

“idealizadas”, da negritude criadas pelo próprio povo negro, na literatura e na cultura visual, 

podem desmantelar essa alienação” (Kilomba, 2019, p.34).  

A avaliação dessa trajetória coletiva mobilizou as coautoras. Nas entrevistas 

individuais, diferentes respostas apontaram dificuldades dos movimentos sociais e da 

sociedade como um todo em se apropriar dos debates antirracistas e antissexistas, enquanto 

outras respostas tiveram avaliações mais positivas sobre o assunto. No Encontro Coletivo, o 

compartilhamento de experiências levou as coautoras a perceber essa questão não como 

divergente em suas respostas, mas resultado das diferentes gerações, que têm “um prisma” 

para essa avaliação, mas de forma geral elas percebem avanços na cidade. 

 

Eu acho até que não são divergências, eu acho que é um prisma, sabe. Tem 
coisas boas, tem coisas ruins, tem avanços, tem retrocessos. Mas acho que a 
gente está avançando, de alguma forma, a gente tá avançando no movimento. 
Até estava conversando com a Juçara antes, a gente tá saindo desse 
novembrismo, Caxias do Sul está cheia de eventos, agora em julho tem 
eventos muito legais.  Eu acho que a gente está avançando, sim. Eu quero 
pensar assim. (Michele, 2025). 

 

Juçara complementa essa perspectiva ao mencionar a importância das políticas 

públicas que foram conquistadas e que as gerações mais jovens de mulheres negras estão 

podendo usufruir, ela demarca que as diferentes gerações enfrentam desafios de seu tempo. 

 

Eu acho que não tem divergência. Porque assim tem as que vieram antes e 
tem as que vieram depois, e cada época é uma situação. Falar da 



100 

ancestralidade, falar do que pensavam os nossos avós, nossas mães e eu 
própria. A minha visão de mundo é diferente da visão de mundo de um 
jovem de 25/30/40/50 anos, é outra missão. Porque assim, quando eu 
comecei a minha trajetória, nós não tínhamos políticas públicas para a 
população negra, nós não tínhamos políticas públicas para as mulheres 
negras. Quanto tempo levou para que tivesse o direito de ter a carteira de 
trabalho assinada das empregadas domésticas? Então tudo veio numa 
crescente. Hoje, a luta por políticas e por desenvolver alguns trabalhos é 
diferente do que a gente iniciou. Porque muita coisa foi feita, parece que não, 
mas muita coisa foi feita. Então, agora sim, são novos horizontes que se 
abrem. Quando a Michele fala que há um crescente, gente Caxias está muito 
linda! Porque são várias pessoas buscando trabalhar o antirracismo.  
Eu não tenho vergonha de dizer, eu comecei uma trajetória sozinha. Uma 
mulher negra, solitária em busca de políticas públicas para a população. Mas 
era eu e eu, alguns homens com pensamentos…E querendo ou não, o homem 
negro, ainda hoje, tem aquele pensamento machista. Eu fui barrada de vários 
lugares de negros. Apagar o que eu estava fazendo, porque não era puxada 
por homens, era puxado por uma mulher. (Juçara, 2025). 
 

Essa avaliação positiva sobre os avanços na cidade não deixa de pontuar alguns 

desafios com a persistência de racismo velado, machismo, e silenciamentos apontados por 

Juçara e Eliane: 

 

Mas eu acho que a gente já avançou muito e realmente, eu acho que Caxias 
está com vários projetos bons. Mas a gente ainda enfrenta, assim, um 
racismo velado, um racismo invisível, porque às vezes algumas falas, elas 
ainda são inconvenientes em alguns espaços que tu ta. Tu é silenciada, ainda 
mais por ser mulher, e uma mulher negra, é silenciada duas vezes. Então eu 
acho que é a união que faz a nossa luta crescer cada vez mais. (Eliane, 2025). 
   

Retomando o que foi mencionado anteriormente, sobre afirmar-se enquanto uma 

mulher negra sem uma carga pejorativa, como pontuou Bruna (2025), é “resultado de um 

avanço também das próprias relações raciais no Brasil e que foram educadas pelos 

movimentos sociais.” Nilma Gomes (2017, p.69) define três tipos de saberes da população 

negra sistematizados pelo Movimento Negro, os saberes políticos, identitários e 

estetico-corpóreos que “se constroem de forma articulada e imbricada”. Sendo os saberes 

identitários aqueles que permitiram que afirmar-se negro seja um “posicionamento político e 

identitário”, enquanto os saberes políticos referem-se ao uso da “raça, em sua concepção 

ressignificada” como critério para “adoção de políticas públicas institucionalizadas por lei”, 

tais como o Estatuto da Igualdade Racial, a Lei de Cotas Sociorraciais nas Instituições 

Federais de Ensino Superior e a Lei de Cotas nos Concursos Públicos Federais (Gomes, 2017, 

p.69). Já os saberes estéticos-corpóreos relacionam-se ao corpo e ao cabelo como “símbolos 

de construção da identidade negra”(Gomes, 2017, p.76).  

Conforme Bruna, gerações de mulheres negras como a dela, podem acessar essas 



101 

políticas públicas, e isso é resultado da trajetória de luta coletiva de militantes que a 

antecederam, fazendo que as gerações mais jovens continuem essa luta ao enfocar outras 

questões.  

 

E de maneira individual, aí trazendo uma questão de geração que também eu 
acho que é possível ver aqui. Que as nossas principais reivindicações são 
diferentes, mas eu acho que elas também são fruto dessa trajetória 
individual e também é coletivo. Por exemplo, na minha trajetória 
individual, eu, Bruna, consegui acessar política pública, consegui acessar 
direito e isso me permitiu que agora eu consiga estar pensando 
pertencimento, é uma camada mais profunda. Porque hoje eu sobrevivi. Eu 
saí da situação de sobrevivência. Eu estou podendo agora me permitir existir 
de uma forma mais completa. De uma forma mais humana, de uma forma 
mais subjetiva e um processo que eu tô na terapia também entendendo. Bom, 
Bruna, você chegou até aqui, você sobreviveu. E agora, o que você faz 
depois que conseguiu tá viva? Isso tem a ver com a coletividade. Eu já 
consegui acessar a política pública de cotas, então já consegui acessar esse 
direito, conseguir acessar a questão da saúde, da saúde mental também. 
Então são degrauzinhos, que a gente vai subindo na questão dos direitos que 
me fazem agora estar numa questão de problematizar coisas mais subjetivas. 
Do que é ser livre, do que é pertencer, o que é ser amada? E como é que eu 
quero ser amada? Como é que eu quero amar? Só que se não tivesse tido 
toda essa outra trajetória de construir o que é sobreviver, permitir está viva, 
comendo, respirando, viva mesmo, questão de existência física, eu não teria 
chegado nesse outro estágio da vida. E a grande questão é, tem gente que não 
chega. Aí não chega porque não conseguiu acessar porque não é todas as 
pessoas negras que estão conseguindo acessar esse lugar, do mesmo modo 
que pessoas brancas também não estão conseguindo, mas por outros 
motivos, aí não é a questão do racismo, é questão de outros motivos. Então 
eu também consigo ver isso nas nossas falas ali. Mulheres mais velhas, estão 
aí na luta há mais tempo evidenciaram outras demandas que aquelas que são 
minhas, porque aquelas que elas colocaram já foram cumpridas, pelo menos 
pra mim, na minha existência. Mas não quer dizer também para todas as 
mulheres que estão na faixa dos 30 anos, isso foi possível. Mas foi possível 
pra mim, foi possível porque teve ação do movimento negro, do 
movimento de mulheres. (Bruna, 2025). 
 

O encontrou permitiu que as coautoras percebessem a concretização e a importância 

da continuidade de suas lutas na vida de outras gerações de mulheres, como aponta Eremi: 

 

Assim a gente começa a enxergar aqui a nossa luta do passado. Eu acho que 
a Juçara, quando falou ela começou a se enxergar muito nisso, como foi bom 
a gente ter lutado por tantas coisas. E ainda a gente continua nessa luta, 
porque às vezes dá a impressão que a gente não vê as coisas acontecendo, 
mas quando a gente ouve a Bruna, e a própria Eliane, a gente vê aqui o nosso 
trabalho, a nossa luta, ela foi importante e ainda é. Então é aquilo que a gente 
sempre diz, para aquelas que vieram antes de nós, para as que estão com nós, 
e para as outras que vão poder absorver isso tudo que a gente construiu, que 
a gente construiu e desconstruiu. Porque ainda a gente precisa construir, 
desconstruir muitas coisas ainda em relação a essa questão racial. (Eremi, 



102 

2025). 
 

O encontro foi marcado por falas de reverência e admiração recíproca entre as 

coautoras. De alguma forma serviu como espaço de acolhimento, de troca de saberes e 

experiências, que permitiram uma maior conexão entre elas, como afirma Eliane (2025), “foi 

maravilhoso ouvi-las e se reconhecer, eu me reconheci em várias falas de vocês, então muito 

obrigada.”. Permitiu, ainda, a construção de um espaço de potencialização e fortalecimento 

individual e coletivo, como demonstrado por Bruna (2025): “ acho que hoje assim pra mim 

teve esse sentido, de um espaço de fortalecimento.” 

A pesquisa participativa foi acolhida pelas coautoras, pois dialoga com suas visões de 

mundo ao falar de um tema tão importante sem precisar de uma linguagem restrita à 

academia: 

 

E adorei essa tua metodologia, porque eu acho que a gente precisa falar a 
língua do povo. Porque tem tantos termos acadêmicos que nem nós sabemos 
direito o que eles são. Então como que a comunidade vai ler aquilo? Como 
que a comunidade vai entender? Então eu acho que tomara… Eu sou 
totalmente defensora das políticas públicas e que mais pessoas da periferia 
possam estar na universidade, possam concluir o ensino médio. A gente 
também falou da necropolítica, né? Que a gente sabe que a carne negra, ela é 
a mais barata. Olha quanto no Rio de Janeiro, quando a polícia sobe o morro 
é sempre os negros que levam a primeira bala. Então eu queria dizer que 
realmente eu fiquei muito feliz também com essa questão de tu nos colocar 
como coautoras, que a experiência de vida de cada uma é importante e gostei 
muito que tu fez a tua entrevista, a tua pesquisa, com muito respeito, né? 
Respeitando a trajetória de cada uma, respeitando a autodeclaração de cada 
uma, porque eu acho que o importante do coletivo e dos movimentos  é a 
gente se reconhecer no outro. É a gente olhar no olho de uma outra mulher 
negra, respeitá-la e entendê-la, porque muitas vezes a dor dela é a mesma 
que a minha, ou é um pouco diferente, mas cada uma tem suas dores. Então 
eu acho que essa tua pesquisa ela está sendo maravilhosa de uma forma que 
realmente as pessoas entendam, as pessoas leiam. (Eliane, 2025). 
 

A luta política dessas mulheres, em meio a tanta opressão racista e sexista, muitas 

vezes gerou um sentimento de solidão. Reuni-las para a troca de experiências, para 

sistematizar o vivido e o aprendido potencializou a certeza de que a luta coletiva vale a pena: 

“E aí ouvir vocês, me traz a certeza, de novo, de que eu tô no lugar certo e que é necessário eu 

estar nesse lugar”. (Bruna, 2025). 

As coautoras demarcaram a importância de ter pessoas brancas como aliadas na luta 

antirracista, afirmaram que a academia ainda é um espaço “muito branco”, embora a política 

de cotas tenha buscado reverter a exclusão de negros e negras do ensino superior. Afinal, 

como denunciou Kilomba (2019, p. 50), a epistemologia branca é dominante, ela acaba por 



103 

definir o que é conhecimento, quem pode falar, sobre o que se deve falar e como se deve falar. 

 

Primeiro eu quero te parabenizar da importância do tema que tu busca, sabe. 
Porque são poucas pessoas que trabalham a questão desse tema. 
Principalmente em Caxias,   sabe que a academia é muito branca. E assim, as 
pessoas se colocam como não racista, mas debater esse tema ninguém quer. 
Eu não sou racista, mas eu não vou debater. Tu foi corajosa. (Juçara, 2025). 
 

Nesse sentido, é importante pensar na formulação de Cardoso (2010) sobre a diferença 

entre a branquitude crítica e a branquitude acrítica, sendo a primeira aquela que condena o 

racismo publicamente e a segunda “não desaprova o racismo, mesmo quando não admite seu 

preconceito racial e racismo a branquitude acrítica sustenta que ser branco é uma condição 

especial, uma hierarquia obviamente superior a todos não-brancos” (Cardoso, 2010, p.611). 

Conforme Cardoso (2010, p.610-611) “a branquitude refere-se à identidade racial 

branca, a branquitude se constrói e reconstrói histórica e socialmente ao receber influência do 

cenário local e global”. O autor demonstra que ao estudar a branquitude e sua diversidade 

interna podemos compreender melhor privilégios raciais e “práticas racistas por vezes 

sutis”(Cardoso, 2010, p.615), tais como o racismo através de brincadeiras apontadas por 

Estela e Eremi. Ou na falta de comprometimento político apontado por Juçara por pessoas que 

se afirmam antirracistas “mas debater esse tema ninguém quer.” Essa inércia ao aliar discurso 

e prática antirracista (Gomes, 2021, p. 440) configura um exemplo de racismo por omissão36 

de uma branquitude crítica, que mesmo negando publicamente o racismo, permanece com o 

privilégio de não pensar-se racialmente. A experiência e o conhecimento da população negra 

brasileira politizou e reconstruiu a negritude como identidade de forma positiva, criou um 

discurso sobre si mesmo (Souza, 2021, p.45). Cardoso (2010) pontua, que a branquitude não é 

uma essência, mas construção histórica e social, e por isso, também deve ser reconstruída, é 

“tarefa a ser realizada cotidianamente por brancos anti-racistas, que vivem o conflito de, por 

um lado, pertencerem a um grupo opressor e, por outro lado, colocarem-se contra a opressão.” 

(Cardoso, 2010, p.623). O autor defende a reconstrução da identidade branca sem o seu traço 

racista, “a primeira tarefa talvez seja uma dedicação individual cotidiana e, depois, a 

insistência na crítica e autocrítica quanto aos privilégios do próprio grupo.”(Cardoso, 2010, 

p.624). 

Além da denúncia, da avaliação sobre a trajetória dos movimentos sociais e das 

36 Sobre racismo por omissão tem um artigo de Lélia Gonzalez de mesmo nome. In:GONZÁLEZ, Lélia. Por um 
feminismo afro-latino-americano: Ensaios, intervenções e diálogos. RIOS, Flavia e LIMA, Márcia (orgs). Rio de 
Janeiro, Zahar, 2020. 
 



104 

relações raciais na localidade, e o sentimento de fortalecimento, o encontro coletivo permitiu 

pensar as relações raciais como lugar de futuro, como apontou Cláudia (2025). Passado, 

presente e futuro se conectam na motivação política dessas militantes, que atuam por seus 

ancestrais, para seus filhos e para as próximas gerações que estão por vir: 
 
E esses dias alguém me perguntou assim: “por que tu milita tanto?” É para 
tentar facilitar a vida do meu filho, da próxima geração. A gente tenta 
melhorar um pouquinho, para nós já é mais fácil, para nossas mães, nossas 
avós. A gente tenta facilitar o caminho para o futuro. (Michele, 2025).  

 

Essas possibilidades de futuro se deixam entrever nas últimas iniciativas relatadas por 

elas. As organizações que elas participam têm desenvolvido premiações voltadas a dar 

visibilidade à população negra em Caxias do Sul, é o caso do Prêmio Teixeira Nunes e o 

Prêmio Teresa de Benguela. Sobre o Prêmio Teixeira Nunes, Michele nos fala: 

 

A gente conseguiu ali a indicação de quatro pessoas, que foi o Fernando 
Morais que ele é residente lá do lado bairro Beltrão de Queiroz e ele está à 
frente do Vielas Espaço Cultural. Ele luta muito pelo respeito à comunidade 
negra e aquela comunidade em específico. Teve a indicação também da Jure 
Oyá, que é uma mulher também da umbanda, conhecida líder comunitária. 
Teve a Jaqueline Silva, que é dona da NegaNagô, que ela é estilista, então há 
toda a perspectiva de moda dela afrocentrada, então é muito bonito, as peças 
delas são maravilhosas. E o Fernando Silva, que é professor de filosofia 
negro, e ele tem essa perspectiva que faz parte dos lanceiros37. Então ele tem 
toda essa perspectiva afrocentrada também no discurso  e nas aulas dele. 
(Michele, 2025). 

 

O prêmio Teresa de Benguela é voltado especificamente para as mulheres negras “que 

vivem no anonimato, são 15 mulheres negras que a gente escolheu, para estar entregando para 

essas mulheres, da área da educação, na área da saúde, em vários segmentos, para o 

reconhecimento dessas mulheres”. (Juçara, 2025). 

O I Sarau de Escrevivências Negras é outra iniciativa narrada por Michele, com vistas 

a dar visibilidade a produção intelectual e literária de negras e negros na cidade. Desse 

encontro surgiu a ideia de formar um grupo de pesquisadores negras/negros e enfrentar essa 

academia branca denunciada anteriormente: 

 

A ideia inclusive, é formar um coletivo de mestrandos e doutorandos negros 
para esse fortalecimento, esse acolhimento mesmo, que a gente sabe que por 
si só, já não é uma trajetória fácil. Então a gente quer que realmente, as 
pessoas se sintam pelo menos acolhidas ali, nem que seja a questão mais 

37 Michele se refere ao grupo Lanceiros Negros de Caxias do Sul, existente desde 2008, buscam salvaguardar a 
memória dos negros na história do Rio Grande do Sul. 



105 

psicológica, mesmo que a trajetória ela é sozinha, solitária, mas em 
compensação é dizer olha, quer desabafar, vamos falar sobre os nossos 
escritos, por que eu queria muita dar visibilidade porque tá saindo muita 
coisa boa aqui da nossa região, tem muita gente escrevendo muita coisa legal 
sobre negritude. Então a ideia é que a gente faça isso periodicamente, esse 
sarau, para falar sobre essas obras que estão saindo. (Michele, 2025).  

 
O que o encontro coletivo revelou sobre as aprendizagens em direitos humanos e sobre 

o papel da coletividade na luta antirracista? 

O encontro coletivo possibilitou a elaboração de categorias e a construção de uma 

síntese inicial em torno dos eixos de sistematização propostos. Nas discussões, as coautoras 

denunciaram a persistência do mito da democracia racial no contexto local e relataram as 

dificuldades enfrentadas em suas trajetórias. Ao mesmo tempo, destacaram a relevância das 

políticas públicas e das ações afirmativas em suas vidas, refletiram sobre a (re)construção 

identitária como estratégia política e educativa, e celebraram identidades refeitas tanto na luta 

individual quanto na coletividade contra as opressões de raça, gênero e classe. Mantendo-se 

atentas às tensões que atravessam os processos de afirmação identitária, que não é fixa nem 

acabada, mas está em permanente processo. As coautoras convocaram-nos a assumir a 

reconstrução de si como compromisso ético-político antirracista, evidenciando a importância 

de a branquitude abandonar a inércia e se implicar em processos de reconstrução, 

reconhecendo seus privilégios e responsabilidades na luta antirracista. A coletividade aparece, 

assim, como espaço de fortalecimento, reconstrução de autoestimas e produção de saberes 

interseccionais e intergeracionais, nos quais se estabelecem conexões entre diferentes 

trajetórias e gerações de mulheres negras, sustentando a continuidade da luta e o aprendizado 

coletivo em direitos humanos. O encontro evidenciou, por fim, como a coletividade se 

apresenta como caminho fundamental para enfrentar os desafios impostos pelo racismo e suas 

intersecções. Aprender a se reconhecer na (o)  outra (o), sem apagar as diferenças, permite 

perceber que as identidades são ao mesmo tempo individuais e coletivas, afirmando o direito à 

singularidade e à existência única de cada sujeito. 

 

 

 

 



106 

8.​ “CONSTRUIR POSSIBILIDADES DE LIBERDADE” 
 
 

A partir do exposto até aqui, este capítulo busca responder aos objetivos presentes nos 

dois eixos de sistematização propostos: Eixo 1 - Direitos Humanos e mobilização política e 

Eixo 2 - Aprendizagens em Direitos Humanos. O Eixo 1 trata sobre como os direitos humanos 

perpassam a vida das coautoras, identifica que aspectos levaram essas mulheres a se 

mobilizarem por direitos e aponta as principais demandas em direitos humanos na cidade, a 

partir de vivências atravessadas por formas de opressão baseadas em classe, gênero e raça. 

Enquanto o Eixo 2 aponta quais ensinamentos a sistematização de experiências permitiu 

reconhecer no acúmulo dessas trajetórias militantes. Ensinamentos compartilhados entre elas, 

entre elas e a autora e que elas propõem para a educação em direitos humanos a partir da 

realidade de Caxias do Sul. 

 

8.1 DIREITOS HUMANOS E MOBILIZAÇÃO POLÍTICA - “CAXIAS DO SUL 

PRECISARIA SE DESVELAR”.  

 

Diversas são as mulheres que aceitaram o desafio de coautoria na investigação de 

como a sistematização das suas experiências enquanto militantes negras pode contribuir para 

a Educação em Direitos Humanos em Caxias do Sul. Diversas histórias de vida, gerações e 

formas de militância que se encontram não só nessa pesquisa, mas no viver e sonhar a cidade 

em que habitam e no dia-a-dia de ser uma militante. A sistematização dessas experiências 

permitiu apontar, sem a pretensão de esgotar o assunto, como os direitos humanos perpassam 

suas existências. Em um primeiro momento pode-se afirmar que a própria ideia do que são 

direitos humanos é por elas alargada. Essas mulheres nos lembram que reconhecer a 

diversidade de experiências dentro da negritude é também um direito e que tem sido negado. 

Embora compartilhem a experiência comum da interseccionalidade do racismo e do sexismo, 

elas reivindicam o direito de afirmar sua singularidade e subjetividade, refletido no desejo de 

querer “ser gente na totalidade” (Bruna, 2025). É esse desejo que busca romper com o mito 

negro (Souza, 2021) e as suas identidades fixas criadas pelo colonialismo (Fanon, 2022). 

O sentimento de não pertencimento perpassa a experiência de cada uma dessas 

autoras, mesmo com nuances diferentes, seja o entre lugar daquelas autodeclaradas pardas, na 

tentativa de buscar uma descendência europeia para poder se sentir parte da cidade e tentar 

embranquecer, na ausência de representatividade na História e nos espaços citadinos ou na 

deterioração de suas autoestimas. 



107 

Souza (2021, p.48) aborda como raça é critério social que posiciona os indivíduos na 

estrutura de classes. Na transição da sociedade escravocrata para a capitalista, o negro 

continuou espoliado socialmente. Para justificar a sua permanência “nos mesmos limites 

estreitos da antiga ordem social”, buscou-se atribuir qualidades negativas ao negro (Souza, 

2021, p.48). Ou seja, o mito negro foi reatualizado em moldes capitalistas. Conforme Souza 

(2021) na nova sociedade que surgia, ascender socialmente implicava ao negro renunciar sua 

negritude. Buscar embranquecer equivalia à busca por se tornar gente (Souza, 2021, p.50). 

Isso explica porque a dimensão do não pertencimento, do desejo de embranquecer e das 

identidades fraturadas se articulam com a exclusão do mercado de trabalho, que tanto 

mobilizou(a) as coautoras para seus engajamentos políticos. Pois a inferioridade que o negro 

tem de si decorre tanto de fatores econômicos como a interiorização dessa inferioridade 

(Fanon, 2022, p.25).   

A exclusão do mercado de trabalho é denunciada por Eremi, que relata como as 

mulheres negras são geralmente destinadas aos “serviços mais subalternos e de menor 

remuneração” (Eremi, 2025). Carneiro (2011, p.121) fala sobre a exclusão de mulheres negras 

no mercado de trabalho, seja no acesso ou na promoção a melhores cargos, por meio da 

metáfora da “boa aparência”. Essa “boa aparência” como reforça Lelia Gonzalez (2020, p.83) 

“é uma categoria branca”. E assim, Eremi lembra o quanto o cabelo afro é motivo de 

comentários: “o cabelo da gente é uma coisa que chama muito atenção das pessoas. E isso, é 

notável assim, “ai, mas  como que o teu cabelo é assim? Ai, teu cabelo... Ah, não sei o quê…” 

Sempre vem com essa questão” (Eremi, 2025). Demarcando a outridade atribuída às pessoas 

negras, principalmente as mulheres, através dos fenótipos como o cabelo.  

Cida Bento (2022) em sua vasta experiência como psicóloga organizacional e 

pesquisadora apontou como as mais diversas organizações mantêm um pacto narcísico da 

branquitude que privilegia seu próprio grupo, enquanto joga para a margem pessoas negras. 

Esse pacto se realiza através de acordos não verbalizados e pela falácia da meritocracia, o que 

explica por que a população negra é preterida no mercado formal de trabalho, onde encontra 

barreiras como a metáfora da “boa aparência”. 

Juçara, por sua vez, narrou que foi impedida de se tornar professora. Ela contou que 

quando fazia magistério foi chamada pela equipe diretiva e “disseram que como é que os 

alunos iam se ver com uma professora negra na frente? Então eles me colocaram que era 

melhor eu ser bibliotecária, que não estaria na frente dos alunos[...]” (Juçara, 2025). Ela 

também reforça a relação da dependência financeira à violência de gênero: “todas as mulheres 

ficam com os seus agressores pela questão financeira, por não conseguir trabalho, e sendo 



108 

mulher e negra, Caxias é pior ainda. Daí tu vai conseguir trabalhar onde?” (Juçara, 2025). 

Não garantir o direito de produzir a própria existência como é o direito ao trabalho 

digno articula-se com a noção de deixar morrer na necropolítica segundo Mbembe (2018). O 

autor defende a noção de necropolítica como o direito de matar, de decidir quem deve morrer 

ou deixar morrer. O terror é uma necessidade da política, seja de dominação ou emancipação, 

e tem no projeto de soberania o poder de matar o inimigo fictício, o criminoso, o 

contrarrevolucionário, o elemento indesejado (Mbembe, 2018, p.23). Raça figura gêmea do 

negro esse “delírio que a Modernidade produziu” (Mbembe, 2022, p.12), a“quintessência do 

mal” (Fanon, 2022, p.28) é uma das primeiras manifestações do biopoder  (Mbembe, 2018, 

p.23). O negro na condição de escravizado sofria uma morte social (Mbembe, 2018, p.27), ele 

não tinha nome, não tinha história. “Como instrumento de trabalho, o escravo tem um valor. 

Seu trabalho responde a uma necessidade e é utilizado. O escravo, por conseguinte, é mantido 

vivo, mas em “estado de injúria”, em um mundo espectral de horrores, crueldade e 

profanidade intensos.” (Mbembe, 2018, p.28).  

No contexto atual do capitalismo, ser negro é enfrentar uma morte em vida (Mbembe, 

2018, p.29), é ser deixado para morrer porque não acessa ao mercado de trabalho, recebe um 

tratamento desumano e é (re)vitimizado pelas instituições como Judiciário, polícia e hospitais, 

e é segregado nos espaços da cidade. A humanização das instituições é outra demanda que 

elas nos apresentam.  

A mulher negra é excluída do mercado de trabalho, e quando consegue acessar é sob 

condições desiguais. Para Gonzalez (2020, p.59) “a mulher negra é vista pelo restante da 

sociedade a partir de dois tipos de qualificação “profissional”: doméstica e mulata.” O termo 

“mulata” usado por Gonzalez, não se refere ao termo pejorativo que se atribui à descendência 

fruto da relação entre brancos e negros. Refere-se a transformação de jovens negras em 

“produto de exportação”, aquelas mulheres hipersexualizadas que: 

 
[...]num processo extremo de alienação imposto pelo sistema, submetem-se à 
exposição de seus corpos (com o mínimo de roupa possível), através do rebolado, 
para deleite do voyeurismo dos turistas e dos representantes da burguesia nacional 
(Gonzalez, 2020, p.59).  
 

Essa alienação é vendida como possibilidade de ascensão social e elas “são 

manipuladas, não só como objetos sexuais, mas como provas concretas da ‘democracia racial’ 

brasileira; afinal, são tão bonitas e tão admiradas!”(Gonzalez, 2020, p.59).  

Sobre a experiência do trabalho doméstico, Samanta narra que busca a atuação política 

ao refletir criticamente a experiência vivida junto a sua mãe. Ela contou sobre como auxiliava 



109 

sua mãe nos trabalhos domésticos, de “passar aquele polidor nas pratas em troca de uma bala” 

(Samanta, 2025). Samanta passa a perceber a relação denunciada por Lélia Gonzalez (2020) e 

Juliana Teixeira (2021) do trabalho doméstico como “uma versão atual da relação de trabalho 

escravocrata” (Teixeira, 2021, p.173). Ela lembra: “eu comecei a entender um pouco mais da 

história da escravatura no Brasil. Eu comecei a me enxergar nessa história do país, comecei a 

não querer mais aquilo para minha vida” (Samanta, 2025). O trabalho doméstico apresenta 

uma realidade marcada pela informalidade, precariedade, baixos salários, hipersexualização, 

humilhações e violências diversas submetidas às trabalhadoras domésticas.  

Dados divulgados pelo Departamento Intersindical de Estatística e Estudos 

Socioeconômicos (DIEESE) a partir da Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios 

Contínua (Pnad Contínua), do IBGE, informam que das 5,5 milhões de empregadas 

domésticas, 69% são negras. O estuda ainda revela que do total de trabalhadoras domésticas 

76,4% trabalham sem carteira assinada e recebem 56% a menos que mulheres ocupadas em 

outras profissões38. Somente em 2013, com a transformação da PEC das Domésticas em 

Emenda Constitucional nº 72, é que as trabalhadoras domésticas 39 vão ter garantido por lei os 

mesmos direitos trabalhistas que já haviam sido conquistados por outras profissões (Teixeira, 

2021, p.67). 

O racismo assim busca situar a posição da mulher negra na sociedade capitalista 

brasileira, e não tolera mulheres que buscam sair desses lugares pré-determinados e dos quais 

elas “deveriam” concordar como únicas possibilidades profissionais. O pacto narcísico da 

branquitude e seus acordos não verbalizados e a meritocracia atuam para deixar morrer ao 

barrar a plena participação das mulheres negras no mercado de trabalho. 

A face mais cruel da necropolítica fez Juçara “ter virado estatística” quando 

assassinaram seu neto, e ele, assim como José Maria, são vítimas desse poder de matar. No 

Brasil 77% das vitimas de homicidio são homens negros40. As mulheres negras, por sua vez, 

têm 1,8% mais chances de serem assassinadas em comparação às não negras, representando 

67,4% do total de mulheres mortas em 2021.41 

Os aspectos mencionados acima perpassam a vida das coautoras e as mobilizam para a 

41 Atlas da Violência. In: 
https://www.ipea.gov.br/atlasviolencia/arquivos/artigos/1504-dashmulherfinalconferido.pdf 

40 Atlas da Violência de 2023. 
In:https://www.ipea.gov.br/atlasviolencia/arquivos/artigos/3299-dashpessoas-negrasfinalconferido.pdf. 

39 “Dados do 4º trimestre de 2024 da Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios Contínua (Pnad Contínua), do 
IBGE, revelam que o Brasil contava com  5,9 milhões de pessoas ocupadas no  trabalho doméstico, das quais  
91,9% eram mulheres.”Por isso, utilizamos nessa dissertação a escrita trabalhadoras domésticas ao se referir a 
essa ocupação. In: https://www.dieese.org.br/infografico/2025/trabalhadorasDomesticas.html 
 

38 Dados disponíveis em https://www.dieese.org.br/infografico/2025/trabalhadorasDomesticas.html. 



110 

luta coletiva. A esses aspectos, somam-se os direitos considerados por elas como as principais 

demandas que Caxias do Sul precisa conquistar. Elas defendem que conhecer a própria 

história é um desses direitos. Conforme Kilomba a branquitude impõe um silenciamento as 

pessoas negras, pois teme ouvir sobre verdades desconfortáveis como a escravização, o 

colonialismo e o racismo, verdades que quer manter a distância e invisíveis (Kilomba, p. 

2019, p.42). A autora formula a noção de repressão como um dos mecanismos de defesa do 

ego branco, ao ser confrontado com essa verdades desagradáveis, “o sujeito branco 

comumente argumenta ‘não saber…’,’não entender…’, ‘não se lembrar…’, ‘não acreditar…’ 

ou ‘não estar convencido’ ” (Kilomba, p.2019, p.42). 

Caxias do Sul carrega verdades desconfortáveis como a história do Fascismo que aqui 

teve muitos adeptos, chegando até formar um núcleo fascista. Essa história foi investigada e 

se tornou tema da tese da historiadora Loraine Slomp Giron, que na época foi constrangida ao 

ouvir que sua pesquisa, anos depois transformada em livro, não passava do fruto de sua 

imaginação, a emanação de seu delírio e um “trabalho inapropriado” (Giron, 2017, p.18). 

Loraine trouxe à tona uma história que foi jogada ao esquecimento. Cida Bento aborda 

como o pacto da branquitude “expulsa, reprime, esconde aquilo que é intolerável para ser 

suportado e recordado pelo coletivo. Gera esquecimento e desloca a memória para lembranças 

encobridoras comuns” (Bento, 2022, p.25). 

A branquitude dessa cidade encobre episódios como os relatados na tese de Itamar 

Ferreto Comarú (2020). A investigação aponta a fragilidade da identificação de Caxias do Sul 

enquanto cidade educadora. O autor relaciona passado e presente que mantêm em comum a 

limitação de circulação de grupos sociais em determinados espaços citadinos. Um exemplo é 

o episódio envolvendo o jogador de futebol Tesourinha, que em 1952, encontrava-se na 

cidade por ocasião de uma partida entre o Grêmio Foot-Ball Porto-Alegrense, equipe da qual 

fazia parte, e o Esporte Clube Juventude. Tesourinha teve sua presença recusada em diversas 

barbearias, que se negaram a atendê-lo por ser um homem negro (Comarú, 2020, p.266). Esse 

não foi um fato isolado, a tese confirmou que essa prática na cidade era corriqueira, a 

diferença foi que a fama do jogador de futebol fez com que esse episódio tivesse repercussão 

(Comarú, 2020, p.266).  

Essa exclusão de pessoas negras dos espaços da cidade motivou, conforme relatado 

por Juçara, as mulheres negras fundarem o Clube Margaridas42, e posteriormente, o Clube 

42Agremiação formada em 1933 por mulheres negras para atividades de lazer e sociabilidade da comunidade 
negra em Caxias do Sul. 



111 

Gaúcho43 “para os seus filhos terem um lugar de espaço cultural” (Juçara, 2025), um espaço 

de sociabilidade. 

A tese de Itamar (2020) verifica a construção de uma memória idílica sobre o 

imigrante italiano, negando a presença de outros grupos étnicos na história e formação da 

cidade. O autor dedica-se a analisar dois dos principais espaços de memória de Caxias do Sul, 

o Monumento ao Imigrante e o Museu Municipal, espaços que desde a sua concepção 

hierarquizam a presença italiana em detrimento de outros povos que constituem essa cidade, 

enquanto outros não são sequer lembrados. 

A adesão local ao mito da democracia racial e ao ideal de branqueamento enquanto 

fomenta uma memória idílica sobre a imigração italiana faz com que a narrativa oficial da 

cidade use da estratégia de repressão, isto é, de manter oculto a verdade incômoda à essa 

branquitude caxiense: a presença negra e os atos de racismo à ela perpetrados. Conforme a 

autora, “falar torna-se, assim, virtualmente impossível, pois, quando falamos, nosso discurso é 

frequentemente interpretado como uma versão dúbia da realidade, não imperativa o suficiente 

para ser dita nem tampouco ouvida (Kilomba, 2019, p.42). E a partir disso, podemos 

compreender com mais complexidade o que significava quando Bruna ao trabalhar nesses 

espaços de memória, como o Museu Ambiência Casa de Pedra, não conseguia estabelecer um 

diálogo com os que ali visitavam, apesar de todo o conhecimento e dedicação dela em estudar 

a história sobre o museu: “eu tentava estabelecer um diálogo com esses visitantes, dizendo 

que a minha mãe também contava essas histórias, só que é como se eles não escutassem isso, 

porque eu sou uma pessoa negra e eu não venho dessa mesma experiência.” (Bruna, 2025).  

Eliane vivenciou algo semelhante quando foi palestrar sobre a consciência negra em uma 

escola e foi desautorizada pela professora branca regente, felizmente, os alunos concordaram 

com suas ideias e a “defenderam” conforme ela narrou. 

Portanto, o direito a conhecer a própria história vincula-se ao direito de pertencer a 

cidade, pois “alguém pode falar (somente) quando sua voz é ouvida. Nessa dialética, 

aquelas/es que são ouvidas/os são também aquelas/es que “pertencem.” E aquelas/es que não 

são ouvidas/os se tornam aquelas/es que “não pertencem”” (Kilomba, 2019, p.43). 

O direito de contar a própria história, de pertencer e se sentir parte da cidade 

vincula-se a outro direito muito abordado pelas coautoras que é o acesso à educação, 

principalmente, a efetiva aplicação da Lei 11.645/200844. 

44 A Lei 11.645, sancionada em 10 de março de 2008, tornou obrigatória a inclusão da História e Cultura 
Afro-Brasileira e Indígena nos currículos da educação básica. Essa lei alterou a Lei 10.639, de 9 de janeiro de 
2003, que já previa o ensino de História e Cultura Afro-Brasileira nas escolas de ensino fundamental e médio. 

43 Agremiação fundada em 1934 para e pela comunidade negra de Caxias do Sul. 



112 

A educação antirracista e a aplicação efetiva da lei 11.645/2008 são consideradas pelas 

coautoras condições indispensáveis para afirmação identitária da população negra, e que, ao 

se reconhecer racialmente, toma consciência de seus direitos e passa a exigir políticas 

públicas interseccionais e intersetoriais. Pois para elas, apesar de haver a institucionalização 

de direitos em leis, não há a sua concretização, pois o seu acesso é dificultado pela falta de 

orçamentos, prioridade e de articulação intersetorial com recorte de gênero, raça e classe.  

O acesso à moradia salientado por Samanta ilustra bem a necessidade de articulação 

entre os diversos direitos. A partir da ideia de necropolítica e sua característica de ocupação 

colonial do espaço geográfico, no âmbito das cidades, podemos verificar como Caxias do Sul 

se fragmenta em zonas “de quem não importa, quem é descartável e quem não é” (Mbembe, 

2018, p.41). 

 Comarú (2020, p.148) aponta como Caxias do Sul se empenhou em afastar as 

camadas populares da região central da cidade através de “códigos administrativos 

apresentados entre os anos de 1920 e 1930” que proibiram a construção, aumento ou reformas 

de casas de madeira no perímetro central sob o risco de serem demolidas. A população pobre, 

muitos deles trabalhadores da principal metalúrgica da cidade na época, e que localizava-se 

no centro, a Eberle S/A, passaram a se concentrar nas regiões próximas. São os chamados 

“Burgo” e “Zona do Cemitério”, nomes atribuídos aos bairros Jardelino Ramos e Beltrão de 

Queiroz, respectivamente, bairros que carregam até hoje estigmas e carecem de serviços 

públicos que garantam o pleno direito à moradia. A ocupação do Monte Carmelo, onde 

Samanta vive, é de um contexto histórico posterior, mas ainda sim carece do acesso à saúde, 

educação e segurança, conforme relatado por ela. 

A falta de serviços públicos em bairros como o Monte Carmelo, que resultam em 

tragédias como a da menina Naiara, em contradição a tratamento do poder público dado às 

escolas particulares localizadas no centro, que têm fiscalização e corredor de segurança para 

as famílias mostram um “ urbanismo estilhaçado” (Mbembe, 2018, p.45). 

Além disso, muitas pessoas não se reconhecem como sujeitos de direitos. Segundo as 

coautoras, muitas pessoas não têm acesso à informação e por isso não acessam direitos ou 

“não denunciam [o racismo] porque elas não sabem do seu direito” (Eliane, 2025). As 

coautoras defendem ainda que a educação, e em destaque a escolar, é o melhor espaço onde 

podemos incidir para que a população negra se sinta pertencente à cidade, bem como para 

desconstruir a negação da experiência do racismo e enfrentar o mito da democracia racial. 

Reconhecer o racismo é condição para a efetivação dos direitos humanos pois, “a gente não 

consegue mudar aquilo que a gente não consegue enxergar e eu acho que Caxias não 



113 

consegue se enxergar como uma cidade racista.” (Cláudia, 2025). 

O acesso ao ensino superior é transformador para essas mulheres. Eliane disse que 

cursar licenciatura em História e Geografia permitiu desconstruir crenças que a vida inteira 

foram impostas às mulheres negras. Para Cláudia, essa oportunidade representa seu 

“salvamento” do sentimento de entre lugar e sua reorganização enquanto mulher negra. 

Eliane, Cláudia, Bruna e Michele têm suas militâncias políticas aprofundadas a partir do 

acesso ao ensino superior. Elas afirmam a importância das políticas afirmativas como um 

novo momento da militância feminina negra. 

A experiência das mulheres negras militantes em Caxias do Sul revela que o acesso 

aos direitos humanos na cidade, para se concretizarem na vida real, precisa passar 

primeiramente pelo reconhecimento do racismo e pela desconstrução do mito da democracia 

racial. Afirma o uso prático da interseccionalidade e intersetorialidade como indispensáveis 

na formulação de políticas públicas que efetivem a plena cidadania. Requer ainda a 

humanização e o combate ao racismo nas instituições, que pelo pacto da branquitude têm 

reproduzido práticas de exclusão, violência e silenciamento. As experiências nos ensinam que 

o direito à memória e à narrativa de si são também direitos humanos fundamentais, pois 

reconhecer-se e ser reconhecida como parte da história da cidade é condição para o 

pertencimento. A educação é reafirmada como ferramenta essencial para a reconstrução 

subjetiva, para a afirmação identitária e para a formação de sujeitos críticos e conscientes de 

seus direitos. 

 
 
  



114 

8.2 APRENDIZAGENS EM DIREITOS HUMANOS - “A GENTE TENTA FACILITAR O 
CAMINHO PARA O FUTURO”. 
 

 
As ações, concepções e estratégias das coautoras indicam que a militância 

feminina negra caxiense se empenha em uma formação em direitos humanos por meio de 

diversas dimensões. Seja buscando direitos objetivos como a moradia, a saúde e trabalho, 

ou na reconstrução subjetiva e identitária e nas transformações nas relações pessoais e 

consigo mesmas.  

A vivência nos movimentos sociais alia a dimensão prática dos direitos humanos à 

interseccionalidade, tanto na reflexão crítica como nas ações e estratégias políticas. 

Trata-se de um engajamento político que requer uma ação-reflexão-ação orientada a 

pensar “as relações étnico-raciais no lugar de futuro” e em “construir possibilidades de 

liberdade”. 

A dimensão prática da educação em direitos humanos se articula com a 

valorização das experiências. Elas repensam as próprias vivências, seja de forma 

individual ou  coletiva, como precisam aprender a ouvir experiências distintas. Ao ouvir o 

público demandatário que elas representam, empenham-se num processo de 

autoformação, exigindo uma análise crítica interseccional da situação. Isso implica em 

deslocamentos (Moreira, 2023, p. 66) ao se depararem com vivências diversas das suas, 

buscando respostas e possibilidades de ação. A prática analítica interseccional desenvolve 

a “competência para ‘ler’ as relações sociais em suas próprias experiências”  (Collins e 

Bilge, 2021, p.215). 

Saber ouvir e refletir a partir de uma perspectiva interseccional potencializa a 

autoformação de cada uma delas, desenvolvem assim, “consciência crítica sobre a maneira 

como as identidades individuais e coletivas refletem e organizam os domínios da estrutura 

de poder” (Collins e Bilge, 2021, p.214).  

A valorização das experiências, o saber ouvir, a construção de perspectiva 

interseccional a partir do local potencializa esse momento em que “vão caindo os céus” e  

passamos a nomear as opressões. As coautoras nos convocam a tomar posição no debate 

antirracista para fazer a cidade se desvelar. Reconhecer e nomear o racismo que aqui 

existe, apontar as memórias encobridoras de verdades desagradáveis e saber ouvir.  

O processo de reconstrução identitária se faz tanto no nível individual como no 

coletivo. Ser “gente na totalidade” é ser única, singular, mas formada na experiência 



115 

comum, na ancestralidade, na dororidade45 e na solidariedade política. A experiência 

conforme (Moreira, Cardoso, 2020, p.133) “faz parte da gramática política das feministas 

e, particularmente, das feministas negras que trouxeram para a prática ativista, processos 

de subjetivação nas esferas pública e no mundo da vida por meio dos seus testemunhos, 

dores e opressões.” Sistematizar e compartilhar sobre suas experiências permitiu a 

denúncia da desumanização que nega a diversidade dentro da negritude. O 

enclausuramento das pessoas negras a identidades fixas (Fanon, 2020) e a obrigatoriedade 

de precisar ser uma representante de toda a raça (Kilomba, 2019, p.174) impedem o 

direito à singularidade. A experiência atua como ferramenta política onde essas mulheres 

podem “narrar-se, inventar-se” e se representar (Moreira, Cardoso, 2020, p.133). Os 

encontros possibilitados pelos movimentos sociais permitem a reconstrução individual e 

práticas educativas na coletividade, que acolhem e buscam  curar dores.  

 

O movimento eu gosto, é um movimento que eu me identifico, porque 
também é um movimento que me ajuda a pensar minhas dores, acho que a 
gente tem essa troca. A gente milita no feminismo, a gente recebe do 
feminismo o acolhimento, que muitas vezes a gente não tem nos partidos 
políticos, no sindicato, na família às vezes também. (Karina, 2025). 

 
A partir do relato de Karina podemos perceber como essas mulheres buscam construir 

o movimento social como espaço de coletividade, de acolhimento e fortalecimento. É “um 

espaço onde tu pode ser frágil, e nessa fragilidade de se tornar potente com o coletivo” 

(Estela, 2025). Na ancestralidade afirmam a construção de saberes políticos e a reconstrução 

de suas histórias,  autorrepresentações e autoestima. Falam sobre o passado, o presente e o 

futuro: dos caminhos trilhados pelas que vieram antes, sobre os dilemas na luta atual e sobre 

construir possibilidades de liberdade para facilitar o “caminho para o futuro” (Michele, 2025). 

Elas constroem um discurso sobre si mesmas a partir das experiências de diferentes 

gerações, afirmam a importância das políticas públicas na perspectiva da interseccionalidade, 

e apontam como cada geração enriquece a luta política ao apresentar diferentes prismas sobre 

a luta antirracista na cidade.  

Essa vitória de poder se dizer negra, essa positivação e politização da identidade negra 

que as coautoras celebram, é resultado de processos individuais e coletivos. Ao reivindicar o 

direito à singularidade elas nos apontam, sobre a necessidade de romper com essencialismos 

sobre a identidade feminina e negra “como fixa, unívoca, uma vez que esta é sempre o 

45  “Sororidade une, irmana, mas Não basta para Nós – Mulheres Pretas, Jovens Pretas. Eu falo de um lugar 
marcado pela ausência. Pelo silêncio histórico. Pelo não lugar. Pela invisibilidade do Não Ser, 
sendo”.Dororidade: Vilma Piedade. São Paulo: Editora Nós, 2017. 



116 

resultado de uma articulação provisória, estratégica, inconclusa, plural e, muitas vezes, 

subversiva” (Moreira, Cardoso, 2020, p.144). É um jogo de negociações (Cuche, 1999,p. 

183-183 apud Nunes e Santos, 2019, p.644) sempre atento às conjunturas históricas. Passados 

13 anos da promulgação da Lei nº 12.711/2012, Nunes e Santos (2019, p. 638) identificam 

como o racismo se renova, assumindo uma forma de hiper-racismo. Nesse contexto, 

fraudadores do sistema de cotas, ao recorrerem das expulsões das universidades por fraude, 

passam a ser reconhecidos como vítimas pelo sistema judicial, enquanto as vítimas reais da 

discriminação são invisibilizadas (Nunes, Santos, 2019). Sobre a apropriação indevida da 

política de cotas para acesso ao ensino superior, Nunes e Santos (2019, p. 638) destacam que 

ela pode ocorrer tanto de forma inconsciente, devido às confusões na classificação racial no 

Brasil, quanto de maneira consciente, por oportunismo de pessoas que, em outros contextos, 

se autodeclaram brancas. As coautoras destacaram a mobilização em torno desse processo 

contínuo de (re)construção do ser negra, articulando identidade, território, conjuntura nacional 

e ação política. 

Essa sistematização nos ensina a pensar a prática dos direitos humanos como um modo 

de vida engajado na construção de relações pessoais, no trabalho, consigo mesmo, indo além 

das várias organizações e frentes de atuação em que se inserem.  

Da mesma forma que se empenham na denúncia do não lugar que o espaço urbano e a 

memória oficial impõe, as coautoras buscam estratégias para resistir e permanecer na luta 

coletiva. É o que apontou Bruna, ao falar como “vivenciar essa coisa da imigração italiana em 

Caxias do Sul, apenas como mais uma História” das tantas outras que compõem a cidade. 

 

Eu fui lá no centro de cultura. Era uma sexta-feira e eu não sabia o que ia 
estar acontecendo lá, eu só fui. E estava acontecendo o lançamento de um 
livro sobre imigração italiana. [...] E aí teve uma apresentação, tinha comida, 
bebida, polenta com molho, vinho e uma apresentação de música. E nesse 
dia eu percebi o quanto a minha relação com essa cidade mudou, porque 
quando eu entrei lá aquele ambiente não me deixou desconfortável. 
Aquele ambiente não me impediu de entrar e de conseguir vivenciar esse 
lugar. Porque agora eu  consigo vivenciar aquele espaço que estava 
acontecendo ali como apenas mais um espaço e apenas mais uma 
expressão cultural das várias expressões culturais que a gente tem na 
cidade. Agora eu consigo vivenciar essa coisa da imigração italiana em 
Caxias do Sul, apenas como mais uma História. Me ajudou a fazer isso, a 
vivência com as pessoas me ajudou a fazer isso. E aí naquele dia eu consegui 
comer a polenta com molho, que eu adoro e que tem uma memória afetiva 
para mim. A minha mãe, quando eu era criança, fazia a polenta e daí ela 
sempre deixava um pouquinho no fundo da panela para eu raspar. A minha 
mãe não vem da imigração italiana, minha mãe não tem nada a ver com 
migração italiana. Ela aprendeu a fazer polenta com a mãe dela, que é da 
Fronteira Oeste do Rio Grande do Sul, que tem descendência indígena na 



117 

família, não tem nada a ver com migração italiana, mas é uma experiência 
comum. Uma experiência comum que essa narrativa única não deixa a 
gente compartilhar. (Bruna, 2025).  
 

A narrativa oficial da “cidade educadora” exerce uma “pedagogia do esquecimento” 

(Viola; Zenaide, 2019, p. 94) e uma “pedagogia da naturalização do racismo” (Mbembe, 

2022, p.118) que encobrem verdades desagradáveis ao exaltar a imigração italiana em 

detrimento do apagamento de outras histórias. Essas mulheres têm reescrito a história da 

cidade inserindo a presença negra com protagonismo. Elas emprestam seus talentos e saberes 

em prol do coletivo. As coautoras usam da criatividade para defender suas concepções e 

ideais por meio de diversas linguagens e estratégias: fotografia, exposições, performances, 

lambe-lambes, batucada feminista, na promoção de premiações a personalidades negras, e no 

estar junto para falar sobre suas dores.  

No último 8 de março antes da pandemia, em 2020, as mulheres, por meio  do Fórum 

da Mulher Caxiense46 organizaram um ato político cultural no principal parque da cidade, o 

Parque Getúlio Vargas. O evento contou com instalação artística, lambes e faixas que 

formaram uma paisagem de denúncia e ao mesmo tempo de acolhimento ao compartilhar 

diversos talentos e saberes das mulheres, tanto na exposição de economia criativa e nas 

46 O Fórum da Mulher Caxiense é uma coalizão de  mulheres de diferentes movimentos sociais, sindicatos, 
partidos, conselhos de direitos e ativistas, que formam alianças a partir de interesses e demandas em comum no 
que concerne aos direitos das mulheres.  

FIGURA 15: Estela participa de intervenção artística sobre 
violência contra a mulher. 

FIGURA 16: Intervenção artística na Praça Dante 
Alighieri. 

Fonte: Facebook Fórum da Mulher Caxiense, 2020. Fonte: Facebook Fórum da Mulher Caxiense, 2020. 



118 

intervenções de música, poesia, slam e dança, intercaladas com falas de denúncia e anúncio 

para as mulheres e homens da cidade.  

Essas mulheres dedicam seus saberes para construção de espaços-”comunidades 

pedagógicas” (hooks, 2017, p.174) onde nos convidam ao diálogo e a reflexão sobre a 

realidade. Usam da interseccionalidade em suas falas, e buscam outras linguagens para 

informar suas concepções de direitos humanos, democracia e sociedade. Além da ocupação 

do espaço físico, elas buscam atuar em campanhas nas redes sociais, com destaque para as 

campanhas de conscientização sobre a Covid-19 e a mobilização para campanhas de 

solidariedade durante a pandemia. 

FIGURA 19: Ato em solidariedade às vítimas do Covid e 
arrecadação de alimentos. 

FIGURA 20: Campanha virtual pelo isolamento 
social durante a pandemia. 

  

Fonte: Facebook UBM Caxias do Sul, 2021 Fonte: Facebook UBM Caxias do Sul, 2020. 
 

FIGURA 17: Batucada e faixas feministas ocupam Parque 
Getúlio Vargas. 

FIGURA 18: Eliane dança em ato político-cultural 
em 2020. 

  

Fonte: Facebook Fórum da Mulher Caxiense, 2020. Fonte: Facebook Fórum da Mulher Caxiense, 2020. 



119 

Caxias do Sul é uma cidade que interdita, que expulsa e exclui. Exclui da história 

oficial vivências que não são da imigração italiana, sobretudo da população negra. Uma 

cidade que expulsou a população pobre do centro da cidade para bairros ignorados pelo poder 

público. Uma cidade que proíbe adolescentes de passear no Shopping47, cancela palestra em 

escola48 e fecha exposição49 em centro de cultura. Enquanto isso, as coautoras levam para a 

rua uma arte engajada com os direitos humanos em uma perspectiva interseccional. 

Transformam, mesmo que temporariamente, locais estratégicos da cidade como o Parque 

Getúlio Vargas, a Praça Dante Alighieri, a descida da rua Júlio de Castilhos e a subida da rua 

Sinimbu, trajetos historicamente utilizados pelos movimentos sociais para marcar presença, 

protestar e reivindicar.  

FIGURA 21: Bruna conduz protesto na descida da Júlio de 
Castilhos. 

FIGURA 22: Karina conduz protesto na rua Garibaldi em 
direção à rua Sinimbu. 

  

Fonte: Facebook Fórum da Mulher Caxiense, 2018. Fonte: Facebook Fórum da Mulher Caxiense, 2018. 
 

Elas transformam os espaços da cidade com mensagens de denúncia e anúncio de 

possibilidades. Fazem a ocupação de um lugar que historicamente expulsa “as/os outras/o” e 

49 Um minoria barulhenta e conservadora ameaçou patrimônio e servidores do Centro de Cultura Ordovás em 
Caxias do Sul, por conta de uma exposição com críticas ao governo Bolsonaro e por conter elementos alusivos a 
população LGBTQI+, como resposta a prefeitura manteve fechado o Centro de Cultura por alguns dias, sendo 
aberto após a mobilização social. Ver em: 
https://gauchazh.clicrbs.com.br/pioneiro/cultura-e-lazer/noticia/2025/01/centro-de-cultura-ordovas-esta-fechado-
para-o-publico-apos-ameacas-ao-patrimonio-e-aos-servidores-cm5l3bb9r002q01779sq5hq5u.html 

48 Trata-se da palestra de Frei Betto que precisou ser transferida da escola onde se realizaria após uma minoria 
reacionária exigir por abaixo-assinado. Apesar disso, ao ser transferida de lugar a palestra teve auditório lotado e 
ampla divulgação. Ver em: 
https://g1.globo.com/rs/rio-grande-do-sul/noticia/2023/06/12/palestra-de-frei-betto-e-transferida-de-escola-do-rs-
apos-abaixo-assinado-de-pais-contra-os-valores-que-acreditamos-ser-essenciais.ghtml 

47 Shopping de Caxias do Sul que restringe entrada de adolescentes, assunto mobiliza Itama Ferreto Comarú em 
sua tese. Ver sobre em: 
https://gauchazh.clicrbs.com.br/pioneiro/geral/noticia/2015/05/o-foco-e-proteger-os-jovens-diz-direcao-de-shopp
ing-que-restringe-entrada-de-adolescentes-em-caxias-4761431.html 

https://gauchazh.clicrbs.com.br/pioneiro/cultura-e-lazer/noticia/2025/01/centro-de-cultura-ordovas-esta-fechado-para-o-publico-apos-ameacas-ao-patrimonio-e-aos-servidores-cm5l3bb9r002q01779sq5hq5u.html
https://gauchazh.clicrbs.com.br/pioneiro/cultura-e-lazer/noticia/2025/01/centro-de-cultura-ordovas-esta-fechado-para-o-publico-apos-ameacas-ao-patrimonio-e-aos-servidores-cm5l3bb9r002q01779sq5hq5u.html
https://gauchazh.clicrbs.com.br/pioneiro/geral/noticia/2015/05/o-foco-e-proteger-os-jovens-diz-direcao-de-shopping-que-restringe-entrada-de-adolescentes-em-caxias-4761431.html
https://gauchazh.clicrbs.com.br/pioneiro/geral/noticia/2015/05/o-foco-e-proteger-os-jovens-diz-direcao-de-shopping-que-restringe-entrada-de-adolescentes-em-caxias-4761431.html


120 

os proíbe de “dizer a sua palavra”, mas que agora se encontram para falar, cantar, dançar e 

performar dores e esperanças. “As diferentes formas de letramento” desenvolvidas nas ações 

dessa militância, são “ uma das características pedagógicas da educação para a consciência 

crítica” (Collins e Bilge, 2021, p.215).  

Elas constroem suas narrativas e autorrepresentações a partir das experiências 

individuais e coletivas, exercem uma reflexão crítica e ação política pelas lentes da 

interseccionalidade. Vão apontando esquecimentos que encobrem verdade desagradáveis 

sobre a história local, desvelam o mito da democracia racial, a meritocracia e nos convocam a 

assumir uma posição. Suas narrativas, ações, estratégias reconstituem memórias e identidades, 

curam dores e formam sujeitos de direitos que aprendem a se defender: 

 

E através desses movimentos eu consigo ajudar muitas pessoas. Não é só 
ajudar na questão material, mas as pessoas reconhecerem que elas podem ir 
além, que elas têm direitos. E a lutar pelo teu direito, lutar pela tua 
dignidade, lutar pelo teu espaço, que eu posso estar aonde eu quiser. 
(Samanta, 2025). 
 

A participação dessas mulheres pode influenciar diretamente a formação antirracista e 

feminista nos movimentos sociais em que estão inseridas, tensionando estruturas de poder e 

ampliando horizontes de liberdade. Isso ocorre porque elas ressignificam a militância, a 

política e as concepções de direitos, ao mesmo tempo em que complexificam a análise crítica 

a partir das experiências vividas e da perspectiva interseccional. Além disso, ao circularem 

por diversas frentes de atuação e estabelecerem relações com diferentes agentes políticos, 

ampliam os espaços de diálogo e potencializam a construção de práticas coletivas que 

articulam direitos humanos em uma perspectiva interseccional. 



121 

FIGURA 23: Juçara e Karina na Praça Dante Alighieri. FIGURA 24: Atividade no bairro Monte Carmelo, Samanta 
ao centro, Eremi primeira abaixada. 

 
Fonte: Facebook Fórum da Mulher Caxiense. 

 

Fonte: Facebook Ubm Caxias do Sul, 2020. 

 Karina e Juçara lembram como iniciaram suas lutas nos movimentos sociais de forma 

muito solitária e hoje celebram a maior participação de mulheres negras e uma construção 

maior de iniciativas voltadas especificamente para as temáticas de ser mulher negra.  

A partir das ideias de que a “luta produz cultura, o movimento negro, a partir dos 

códigos e significados produzidos na/pela luta antirracista, também produz o que chamamos 

de cultura de luta antirracista” (Crespo, Silva e Lima, 2021, p.23). Essa cultura de luta 

antirracista circula a partir do protagonismo dessas mulheres nos diferentes espaços que 

ocupam, através das muitas relações que estabelecem e das diversas linguagens que 

mobilizam para suas reivindicações. 

Essa dimensão da militância que perpassa do macro ao micro, ao cotidiano, as relações 

pessoais e consigo mesma se conecta a ideia de ver, sentir e viver o antirracismo das autoras 

Crespo; Silva; Lima (2021, p.23): 

 
Com a cultura de luta antirracista que são possibilitadas outras dimensões de 
reeducação da sociedade, que não apenas aquelas relacionadas a conquistas objetivas 
e institucionais. É a partir desse contato que surgem figuras tais quais a aluna negra 
na sala de aula, que deixa o cabelo natural porque acompanha alguma Youtuber 
negra na internet, o menino que para de raspar a cabeça para esconder o cabelo afro, 
pais que educam seus filhos para conviver melhor com a questão racial, professores 
que desenvolvem compromisso político com uma educação antirracista, entre muitos 
outros exemplos (Crespo; Silva; Lima, 2021,p.23). 
 

Esse protagonismo feminino negro vai convocando as pessoas a “se posicionar, seja a 

favor, seja contra, seja no avanço ou seja no retrocesso” das relações raciais no país (Bruna, 

2025). É um chamado para a branquitude crítica se reconstruir (Cardoso, 2010, p.623) 



122 

As coautoras apontam as dificuldades enfrentadas na transformação das organizações 

do movimento social. E apesar das dificuldades, elas avaliam que tem avançado na formação 

antirracista  e antissexista. A “esperança crítica” impulsiona a força do protagosnimo negro 

feminino na cidade. Elas anunciam as relações raciais no lugar de futuro e na construção de 

possibilidades de liberdade, apostam no sonho e na utopia como elementos da prática 

educativa desocultadora das mentiras dominantes”(Freire, 2020, p. 13). 

A militância feminina negra de Caxias do Sul tem reconstruído a cidade “pelo 

pensamento e pela ação” (Pesavento, 2007, p. 11) engajados em denunciar e nomear 

opressões, sobretudo racismo, ao mesmo tempo que anunciam possibilidades de reinvenção 

da cidade.  

O que esses dois eixos nos ensinam, de forma integrada, sobre educar em direitos 

humanos a partir da experiência das mulheres negras? 

Educar em direitos humanos, a partir do que foi exposto nos dois eixos, significa 

compreender os direitos humanos para além de demandas objetivas já consagradas em 

legislação. Suas práticas e concepções sobre direitos humanos ultrapassam questões 

macropolíticas, pois atuam também nas dimensões subjetiva e cotidiana. Tratam de 

reconhecer as dimensões subjetivas que envolvem o direito à reconstrução identitária, ao 

pertencimento, à memória, à autorrepresentação e à singularidade. O predomínio de uma 

narrativa oficial centrada na imigração italiana e excludente da pluralidade étnica atua como 

ocultadora de verdades desagradáveis que revelam uma cidade com “urbanismo 

estilhaçado”(Mbembe, 2018, p.45), uma cidade repressora, que oculta as marcas do racismo 

aqui existente. Portanto, desocultar tais verdades e garantir o direito à história e a memória da 

população negra consiste em um requisito da educação em direitos humanos. Os próprios 

direitos formalmente garantidos só se concretizam quando se enfrentam os entraves 

produzidos pelo racismo, pelo mito da democracia racial, pelo pacto narcísico da branquitude 

e pela falácia da meritocracia. A educação antirracista, nesse sentido, torna-se indispensável 

para a educação em direitos humanos, pois forma sujeitos críticos e conscientes de seus 

direitos, contribui para nomear as dores do racismo  e empodera sujeitos para a luta coletiva 

por direitos. 

A sistematização apontou que a dimensão prática do educar para os direitos humanos 

envolve escuta, encontro, acolhimento, fortalecimento e ressignificação das dores das 

opressões interseccionadas.  

As experiências de vida e o cotidiano são dimensões valorizadas que permitem uma 

leitura crítica e interseccional da realidade, onde a prática do educar em direitos humanos 



123 

deve incidir para mudar as relações pessoais e consigo mesmo. E assim suas práticas 

educativas nos convidam à reconstrução subjetiva de identidades fragmentadas pelo racismo e 

identidades da branquitude. Suas práticas envolvem a reflexão crítica sobre o passado e o 

presente e projetam para inéditos viáveis (Freire, 2025)  ou “possibilidades de liberdade” 

(Bruna, 2025).  

Essas possibilidades de liberdade se manifestam em como elas investem seus saberes, 

talentos e potencialidades, por meio de diferentes linguagens, em construções coletivas que 

reconstroem mesmo que temporáriamente a cidade como educadora em direitos humanos, 

pois articulam denúncia e anúncio que fazem circular uma cultura de luta antirracista. 

 
 

 



124 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Esta pesquisa buscou compreender como a sistematização das experiências de 

militantes negras pode contribuir para a educação em direitos humanos no município de 

Caxias do Sul. 

A resposta ao problema desta pesquisa emerge do encontro de subjetividades entre as 

dez coautoras e a pesquisadora. Busquei valorizar a fala em primeira pessoa das coautoras e, 

por meio de uma abordagem participativa, sistematizar os princípios, práticas e saberes sobre 

educação em direitos humanos presentes nas suas narrativas. Por se tratar de um processo 

dialógico e relacional, procuro explicitar também as aprendizagens e deslocamentos que o 

próprio encontro e a sistematização dessas experiências provocaram em mim enquanto 

autora-pesquisadora. A reflexão sobre minha autoformação busca contribuir para continuar a 

demonstrar de que forma a sistematização das experiências de mulheres negras militantes 

pode fortalecer uma Educação em Direitos Humanos em Caxias do Sul.  

Em um primeiro momento, destaco as aprendizagens retomando os objetivos 

específicos desta pesquisa, que se desdobraram em dois eixos de sistematização, e orientaram 

a análise dos resultados. Em seguida, apresento as reflexões sobre minha (auto)formação no 

encontro com as coautoras e os saberes de suas experiências. 

 O primeiro eixo da sistematização, “Direitos humanos e mobilização política”, 

evidenciou aspectos dos direitos humanos que mobilizam as mulheres negras na luta coletiva 

no contexto local. Destacam-se o sentimento de não pertencimento, em não se sentir parte da 

cidade, pois esta reproduz o mito da democracia racial e nega a existência da diversidade que 

a constitui. Elas denunciam a necropolítica, e sua face que deixa morrer quando não atende o 

direito à moradia e ao trabalho digno. Enquanto a violência de gênero e o homicídio de 

homens negros demonstram o caráter mais explicito da necropolítica. Desta forma, a 

efetivação dos direitos humanos exige uma reação antirracista coletiva que enfrente o mito da 

democracia racial e a meritocracia e desoculte silenciamentos, exclusões e apagamentos na 

história da cidade. 

Essas experiências sistematizadas ampliam nosso entendimento do que são direitos 

humanos, para além de direitos institucionalizados e em dimensão material, incluem no rol de 

direitos, o direito à memória, direito de autorrepresentação, a reconstrução subjetiva, o direito 

à singularidade, o direito de se sentir parte da cidade. Assim como redimensionam o que é ser 

militante porque, para além das distintas frentes e organizações em que atuam, elas ensinam 

que a militância antirracista é um modo de vida engajado na reconstrução da vida cotidiana, 



125 

das relações pessoais, do trabalho, do amor, das famílias. 

O segundo eixo, “Aprendizagens em direitos humanos”, destacou aprendizagens ao 

longo da experiência militante. Essas aprendizagens construídas coletivamente potencializam 

a educação em direitos humanos, pois apresentam pelo menos duas dimensões 

complementares. Uma dimensão teórica e prática que envolve os saberes e princípios que 

orientam as práticas e estratégias dessas militâncias. Como a reflexão de caráter 

interseccional, a valorização das experiências individuais e coletivas, a criação de espaços de 

encontro e escuta. No encontro com diferentes mulheres, elas vão desenvolvendo as lentes 

analíticas interseccionais, promovem solidariedade política, acolhimento, fortalecimento 

subjetivo e a reconstrução de autoestimas e identidades. Encontrar, ouvir, acolher e 

ressignificar dores ao nomear o racismo são práticas educativas dessas militâncias. Assim 

como formar sujeitos de direitos e sujeitos de enunciação (Viola; Zenaide, 2019, p. 94) que 

denunciam e anunciam sobre a história, sobre si mesmas, sobre direitos humanos e sobre a 

cidade. Suas ações e pensamentos em linguagens diversas vão criando fissuras na cidade, que 

se reconstrói em espaço-tempo educativo em direitos humanos em uma perspectiva 

antirracista.  

A dimensão subjetiva desses ensinamentos diz sobre a reconstrução subjetiva e 

identitária como um processo da cura e da esperança crítica que impulsiona a prática coletiva 

por direitos humanos, onde as mulheres negras vão “tomar para si o espaço do protagonismo” 

(Cláudia, 2025). A valorização dos encontros e das experiências permite que elas se 

reconheçam uma na outra, nutrindo seu senso de coletividade ao mesmo tempo em que 

afirmam sua singularidade. Na busca por “ser gente na totalidade” (Bruna, 2025) elas buscam 

reconquistar o direito de dizer a sua palavra (Freire, 2023, p.109), o direito a se 

autorrepresentar e (re)construir suas autoestimas ao “resgatar sua história e recriar-se em suas 

potencialidades (Souza, 2021, p.46). Assim como se reconstroem subjetivamente, convocam a 

branquitude a se reconstruir criticamente.  

O projeto de pesquisa que deu origem a essa dissertação começou a ser germinado 

durante a minha trajetória enquanto estudante de História entre 2015 e 2021. Também posso 

dizer que fui salva com a oportunidade de ser a primeira da família a ingressar e concluir o 

ensino superior, graças ao Prouni50. Foi durante esse momento de vivenciar a universidade 

que me aproximei dos movimentos sociais. Foram as mulheres que me atraíram para isso e 

me ensinaram que sou sujeito político. Esse mundo novo, que se abria diante de mim, me fez 

querer questionar e imaginar a cidade em que nasci, Caxias do Sul. Nesse sonho-imaginação 

50 Programa Universidade Para Todos. 



126 

de uma cidade mais feliz, onde cultura e lazer não são privilégios de classe, onde se pode ser 

quem se é, e onde podemos nos realizar plenamente, comecei a me inquietar com essa 

narrativa dominante e excludente da cidade, que, contraditoriamente, ingressou na Associação 

Internacional das Cidades Educadoras em 2002, e em 2008, ganhou o título de “Capital da 

Cultura51”. 

Os desafios de atuar na educação patrimonial na Divisão de Museus do Município, na 

educação social em um Serviço de Acolhimento de Crianças e Adolescentes e, atualmente, 

como professora da rede municipal de Farroupilha, em uma escola da zona rural, têm sido 

constantemente objetos da minha reflexão enquanto uma educadora engajada com a 

emancipação social. Ao relacionar essas experiências com os aprendizados sistematizados 

nesta pesquisa, recordo que, durante minha atuação nos museus da cidade, ouvi muitas falas 

racistas de visitantes. Ficava pensando nas estratégias que eu adotaria para não ser como o 

museu, que não conta a história da presença negra na cidade. Ao manter essa história oculta, 

não se desmentiam estereótipos, nem a meritocracia, nem o mito da democracia racial. Essa 

ocultação reforça atos como não pensar e não falar sobre as relações raciais, já que, na 

narrativa dessa cidade, elas simplesmente não existem. Os espaços de militância foram 

fundamentais para minha formação antirracista e antissexista, foi nesses espaços e não na 

graduação que conheci Lélia Gonzalez, por exemplo. 

Na experiência de educadora social refleti inúmeras vezes sobre os meus privilégios e 

conheci experiências que sofreram as consequências mais tristes do racismo e do machismo. 

Foi nesse contexto que iniciei meu mestrado em educação. Em um primeiro momento, 

embora consciente sobre o epistemicídio e a hegemonia do pensamento do norte global na 

academia, reconheço que meu referencial teórico estava aquém da complexidade que é pensar 

a questão racial. Era preciso descolonizar ainda mais a forma de pensar. A banca de 

qualificação da pesquisa foi uma importante virada de chave nesse sentido. Fazem parte dessa 

virada de chave os encontros com as coautoras. A riqueza e a pluralidade de suas narrativas 

me levam à autoformação. Os temas geradores que elas levantaram fizeram com que eu 

revisitasse as minhas experiências enquanto mulher branca, pensando os privilégios, a 

coerência entre teoria e prática de minhas ações enquanto cidadã, militante, pesquisadora e 

educadora e buscando teoricamente a melhor compreensão dessas experiências. Um exemplo 

51  Caxias do Sul recebeu o título concedido por uma ONG com apoio do Ministério da Cultura (MinC), o 
reconhecimento foi atribuído a Caxias do Sul, que superou Blumenau (SC), Petrópolis (RJ) e Santa Cruz de 
Cabrália (BA), com base em portfólio cultural e campanha popular que reuniu cerca de 35 mil assinaturas. 
In:https://gauchazh.clicrbs.com.br/pioneiro/geral/noticia/2018/11/pioneiro-70-anos-quando-caxias-virou-capital-
da-cultura-10635939.html 



127 

desses privilégios é o fato de que pessoas brancas, em geral, não precisam pensar, pelo menos 

não como uma questão fundamental dos direitos humanos, no direito à singularidade ou 

mesmo no direito de ser reconhecido como humano. 

A sistematização das experiências de mulheres negras militantes pode contribuir para 

uma Educação em Direitos Humanos em Caxias do Sul, pois provoca deslocamentos que nos 

fazem pensar as relações raciais, a branquitude, os privilégios, o lugar social que ocupamos. 

Compartilhar essas experiências contribui para fazer circular a cultura de luta antirracista que 

reconstrói identidades e autoestimas da população negra, especialmente mulheres e meninas. 

Essa cultura de luta antirracista também convoca as pessoas brancas a tomarem posição, sair 

da inércia, assumir a coragem de falar e agir criticamente contra o racismo sem medo de ouvir 

verdades desagradáveis, assumindo o antirracismo como tarefa coletiva. 

A pesquisa contribuiu para alargar nossas concepções e entendimentos sobre os 

direitos humanos, e apontar saberes advindos da experiência de organização política de 

mulheres negras no contexto local. Saberes de experiências atravessadas por gênero, raça e 

classe. 

Entre o “caminho para o futuro” (Michele, 2025) desta pesquisa, destaca-se o 

argumento em favor da ampliação das sistematizações de experiências como metodologia de 

pesquisa e formação. Após a defesa da dissertação, torna-se tarefa coletiva pensar os 

desdobramentos do estudo junto às coautoras e aos seus espaços de atuação, especialmente no 

que se refere às possibilidades de aplicação e circulação dos conhecimentos produzidos. 

Atender às expectativas das coautoras quanto à devolutiva da pesquisa constitui parte 

fundamental desse compromisso ético-político, que implica retornar os resultados e reflexões 

construídos de forma coletiva. 

Podemos concluir que a sistematização de experiências de militantes negras 

potencializa uma educação crítica e engajada, que investe na relação teoria e prática, na 

interseccionalidade na análise crítica e na ação transformadora. Reafirma a dimensão prática 

da educação em direitos humanos, construída com múltiplas estratégias e linguagens. A 

coletividade, o acolhimento, o fortalecimento coletivo, o saber ouvir, a (re)construção 

subjetiva e a esperança são elementos que se destacam nas suas práticas políticas e educativas.  
 



128 

REFERÊNCIAS 
 

AICE - CARTA DAS CIDADES EDUCADORAS. Disponível em: 
http://www.edcities.org/wpcontent/uploads/2013/10/Carta-Portugues.pdf Acesso em 
02/08/2023 
 
ANDRADE, Luciana Vieira Rubim; CUNHA, Ana Luiza Salgado. Uma Abordagem 
Histórica do Movimento Feminista no Brasil. In: CUNHA, Ana Luiza Salgado; MOREIRA, 
Núbia Regina (organizadoras) Narrar-se como processo de (re)existência – Narrativas de 
mulheres da UNEB VI / – Curitiba: CRV, 2023.  
 
ALVES, Rubem. O amor que acende a lua. 11 ed. Papirus. 2005. 
 
BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. Tradução Luís Antero Reto e Augusto Pinheiro. 3 
ed. São Paulo. Edições 70, 2016. 
 
BENTO, Cida. O Pacto da Branquitude. São Paulo. Companhia das Letras, 2022. 
 
BRAGA, Alexandre Francisco. UNEGRO, um projeto de raça, classe e gênero no Brasil. 
Anais eletrônico do X COPENE. 2018. Disponível em: 
https://www.copene2018.eventos.dype.com.br/resources/anais/8/1535365699_ARQUIVO_Ab
pntexto.pdf. Acesso em: 24 de out.2024  
 
CAMPOS, Julia Maria de Oliveira. O pensamento político-pedagógico de bell hooks para 
a Educação Em Direitos Humanos. Dissertação. (Mestrado Direitos Humanos e Sociedade). 
UFPE. 2023. 
 
CANDAU, Vera Maria.  Educação em Direitos Humanos e Diferenças Culturais: Questões e 
buscas.  Revista Múltiplas Leituras, v.2, n. 1, p. 65-82, jan. / jun. 2009  
 
CANDAU, Vera Maria Ferrão. Direito à Educação, Diversidade e Educação em Direitos 
Humanos. Educação & Sociedade. Campinas, v. 33, n. 120, p. 715-726, jul.-set. 2012. 
Disponível em: https://www.scielo.br/j/es/a/phjDZW7SVBf3FnfNL4mJywL/#. Acesso em: 
27/07/2024 
 
CANDAU, Vera Maria. Diferenças, Educação Intercultural E Decolonialidade: temas 
insurgentes. Revista Espaço do Currículo. João Pessoa. Volume 13, nº especial.  p. 678-686, 
2020. 
 
CARBONARI, Paulo César. Educação popular em direitos humanos:aproximações e 
comentários ao PNEDH. In: Políticas e Fundamentos da Educação em Direitos Humanos. 
SILVA, Aida Monteiro, TAVARES, Celma (orgs). São Paulo. Cortez. 2010. 
 
CARBONARI, Paulo César. Educação em Direitos Humanos: Por uma nova pedagogia. In: 
Fundamentos para a educação em direitos humanos. VIOLA, Solon Eduardo Annes. 
ALBUQUERQUE, Marina Z. de. (orgs). São Leopoldo. Sinodal. 2011. 
 
CARBONARI, Paulo César.  Porque Educação Em Direitos Humanos Bases Para  Ação 
Político-Pedagógica. IN: RODINO, Ana Maria., et al (orgs). Cultura e educação em direitos 
humanos na América Latina. Brasil:​ trajetórias,​ desafios​ e perspectivas. 

http://www.edcities.org/wpcontent/uploads/2013/10/Carta-Portugues.pdf%20Acesso%20em%2002/08/2023
http://www.edcities.org/wpcontent/uploads/2013/10/Carta-Portugues.pdf%20Acesso%20em%2002/08/2023
https://www.copene2018.eventos.dype.com.br/resources/anais/8/1535365699_ARQUIVO_Abpntexto.pdf
https://www.copene2018.eventos.dype.com.br/resources/anais/8/1535365699_ARQUIVO_Abpntexto.pdf
https://www.scielo.br/j/es/a/phjDZW7SVBf3FnfNL4mJywL/


129 

João Pessoa. CCTA. 2016. 
 
CARBONARI, Paulo César. Democracia e direitos humanos: aprendizagens para a educação 
em direitos humanos. Revista Interdisciplinar em Direitos Humanos. Bauru. v. 9, n. 2, p. 
35-45, 2021. Disponível em: 
https://www2.faac.unesp.br/ridh3/index.php/ridh/article/view/97. Acesso em: 26 set. 2024. 
 
CARDOSO, Lourenço. Branquitude​  acrítica​ e​ crítica:​A​ supremacia​  
racial e o branco anti-racista. Revista Latinoamericana de Ciencias Sociales, Niñez y 
Juventud. Vol. 8, núm. 1.p. 607-630.2010 
 
CAREGNATO, Lucas. A outra face. A Presença de Afrodescendentes em Caxias do Sul 
1900 a 1950. Caxias do Sul/RS. Maneco Liv. e Ed. 2010.  
 
CARNEIRO, Sueli. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil.  São Paulo. Selo Negro. 
2021. 
 
CARVALHO. Silvia Cristina De Sousa. Mulheres Negras Em Movimento: Organização, 
Luta E Resistência Pelo Direito De Existir Em São Gonçalo. Tese (Doutorado em Serviço 
Social). UFRJ. 2022 
 
CINTRA. André. Conheça o manifesto “Unegro, 32 anos”. Portal Vermelho. 2020. 
Disponível em: https://vermelho.org.br/2020/07/28/baixe-o-manifesto-unegro-32-anos/. 
Acesso em: 24 de out.2024.  
 
COLLINS, Patricia Hill e BILGE, Sirma. Interseccionalidade. Tradução: Rane Souza. 1 ed. 
São Paulo. Boitempo, 2021.  
 
COMARÚ, Itamar Ferretto. Cidades rebeldes, efervescentes e educadoras: Em Caxias do 
Sul/RS, quanto de passado existe em nosso presente?. 2020. Tese (Doutorado em 
Educação) – Universidade de Caxias do Sul, Caxias do Sul, 2020. 
 
CRESPO. Fernanda, N., SILVA. Jessika, Rezende Souza da., e LIMA. Thayara C. S. de. 
Narrativas estéticas do movimento negro: Ver, sentir e viver o antirracismo. In: História Oral 
e Educação Antirracista: Narrativas, estratégias e potencialidades. AMILCAR. A, 
Pereira et al. São Paulo. Letra e Voz, 2021. p. 21- 40. 
 
CURIEL. Ochy. Construindo metodologias feministas a partir do feminismo decolonial.In: 
HOLLANDA, Heloisa Buarque de (org). Pesamento Feminista Hoje: Perspectivas 
Decoloniais. Rio de Janeiro, Bazar do Tempo, 2020. 
 
CUSTÓDIO, Mônica. Unegro: 30 anos de luta pela igualdade racial, de gênero e de 
classe. Portal Geledés. 2018. Disponível em: 
https://www.geledes.org.br/unegro-30-anos-de-luta-pela-igualdade-racial-de-genero-e-de-clas
se/. Acesso em: 24 de out.2024. 
 
DAVIS, Ângela. Quando a mulher negra se movimenta, toda a estrutura da sociedade se 
movimenta com ela. El País, 2017. Disponível em: 
https://brasil.elpais.com/brasil/2017/07/27/politica/1501114503_610956.html. Acesso em 
24/06/2024 

https://vermelho.org.br/2020/07/28/baixe-o-manifesto-unegro-32-anos/
https://www.geledes.org.br/unegro-30-anos-de-luta-pela-igualdade-racial-de-genero-e-de-classe/
https://www.geledes.org.br/unegro-30-anos-de-luta-pela-igualdade-racial-de-genero-e-de-classe/


130 

 
DOMINGUES. Petrônio. Movimento Negro Brasileiro: alguns apontamentos históricos. 
Tempo, Volume 12, Número 23, 2007. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/tem/a/yCLBRQ5s6VTN6ngRXQy4Hqn/. Acesso em: 27/07/2024 
 
DOMINGUES. Petrônio. Movimento Negro Brasileiro: Do Denuncismo Às Políticas De 
Igualdade Racial. Lua Nova: Revista de Cultura e Política. Número 121, 2024. Disponível 
em: https://www.scielo.br/j/ln/a/WzwFZNrCQXcRJBf7z9xgtxn/?lang=pt. Acesso 
em:22/09/2024 
 
EVARISTO, Conceição. Conceição Evaristo: a escrevivência das mulheres negras reconstrói a 
história brasileira. Geledés. Entrevistadora: Morgani Guzzo. 2021. Disponível em: 
https://www.geledes.org.br/conceicao-evaristo-a-escrevivencia-das-mulheres-negras-reconstro
i-a-historia-brasileira/ Acesso em: 24/08/2024 
 
FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. São Paulo. Ubu Editora, 2020. 
 
FANON, Frantz. Os condenados da terra. 1 ed. Rio de Janeiro. Zahar. 2022. 
 
FREIRE, Paulo. Política e educação: ensaios / Paulo Freire. – 5. ed - São Paulo, Cortez, 
2001.  
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia. 25ª Ed. São Paulo. Paz e Terra. 2002.  
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido/ Paulo Freire. 85ed. Rio de Janeiro. Paz e Terra, 
2023. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: Um reencontro com a pedagogia do oprimido. 
Paz e Terra. 2020 
 
GADOTTI, Moacir. A escola na cidade que educa. Cadernos Cenpec, 2006 n. 01, São Paulo. 
Disponível em: 
https://cadernos.cenpec.org.br/cadernos/index.php/cadernos/article/view/160/189 . Acesso 
em: 04/09/2023 
 
GIRON, Loraine Slomp e RADÜNZ, Roberto. Invisíveis: negros nas memórias dos brancos. 
Revista Brasileira de História & Ciências Sociais.Vol. 4 No 7, Julho de 2012. Disponível 
em: https://periodicos.furg.br/rbhcs/article/view/10471/6816. Acesso: 04/09/2023 
 
GONZÁLEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: Ensaios, intervenções e 
diálogos. RIOS, Flavia e LIMA, Márcia (orgs). Rio de Janeiro, Zahar, 2020. 
 
GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador. Saberes construídos nas lutas por 
emancipação. Petrópolis. Editora vozes. 2017. 
 
GOMES, Nilma Lino. Educação e relações raciais: discutindo algumas estratégias de atuação. 
In: Kabengele Munanga. (Org.). Superando o racismo na escola. Brasília: MEC, 2005, p. 
55-62. 
 
GOMES, Nilma Lino. A força educativa e emancipatória do Movimento Negro em tempos de 

https://www.scielo.br/j/tem/a/yCLBRQ5s6VTN6ngRXQy4Hqn/
https://www.scielo.br/j/ln/a/WzwFZNrCQXcRJBf7z9xgtxn/?lang=pt
https://www.geledes.org.br/conceicao-evaristo-a-escrevivencia-das-mulheres-negras-reconstroi-a-historia-brasileira/
https://www.geledes.org.br/conceicao-evaristo-a-escrevivencia-das-mulheres-negras-reconstroi-a-historia-brasileira/
https://periodicos.furg.br/rbhcs/article/view/10471/6816


131 

fragilidade democrática. Revista Teias, Rio de Janeiro, v. 21, n. 62, p. 360–371, 2020. DOI: 
10.12957/teias.2020.49715. Disponível em: 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/revistateias/article/view/49715. Acesso em: 4 out. 2024. 
 
GOMES, Nilma Lino. O combate ao racismo e a descolonização das práticas educativas e 
acadêmicas. Revista de Filosofia Aurora, [S. l.], v. 33, n. 59, 2021. DOI: 
10.7213/1980-5934.33.059.DS06. Disponível em: 
https://periodicos.pucpr.br/aurora/article/view/27991. Acesso em: 30 set. 2024. 
 
HOOKS, bell. Ensinando a transgredir. A educação como prática da liberdade. São 
Paulo. Editora WMF Martins Fontes, 2017. 
 
JARA, Holliday Oscar. A sistematização das experiências: Algumas apreciações. In: Carlos 
Rodrigues Brandão e Danilo Romeu Streck. Pesquisa participante: A partilha do saber, 
Aparecida - SP.  Ideias e Letras, 2006a. p.229 - 246 
 
JARA, Holliday Oscar. Para sistematizar experiências. Brasília. Ministério do Meio 
Ambiente. 2006b. 
 
KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Tradução de 
Jess Oliveira. 1. ed. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019. 249 p.  
 
MACHADO, Lucas Antunes. Contribuições do pensamento feminismo negro interseccional 
para a Educação em Direitos Humanos. Revista Contemporânea de Educação. v 36, nº 17. 
2021. 
 
MAESTRI, Mário. Deus é Grande, o mato é maior! Trabalho e resistência escrava no Rio 
Grande do Sul. Passo Fundo. UPF.2002.  
 
MARCHA MUNDIAL DE MULHERES. Mulheres em marcha. Disponível em: 
www.marchamundialdasmulheres.org.br. Acesso em: 09 de Nov. 2024 
 
MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. São Paulo: N‑1 Edições; 2.ª ed., 2022. 320 p. 
 
MBEMBE. Achille. Necropolítica. Biopoder, soberania, estado de exceção, política de 
morte. São Paulo. n-1 Edições; 2018. 
 
MOREIRA, Núbia Regina. Feminismo Negro e a Organização das Feministas Negras no 
Brasil: mulheres, raça e classe. IN:CUNHA, Ana Luiza Salgado; MOREIRA, Núbia Regina 
(organizadoras) Narrar-se como processo de (re)existência – Narrativas de mulheres da 
UNEB VI / – Curitiba: CRV, 2023.  
 
MOREIRA, Nubia Regina; CARDOSO, Thaís Teixeira. Mulheres negras em marcha contra o 
racismo, a violência e pelo bem viver: indícios para um currículo antirracista. Cadernos de 
Pesquisa, São Luís, v. 28, n. 4, p. 129–151, out./dez. 2020. 
 
NASCIMENTO. Abdias. O genocídio do negro brasileiro. Processo de um racismo 
mascarado. São Paulo. Perspectivas, 2016. 
 
NUNES, Georgina Helena Lima. Mulheres negras em seus protagonismos: paradoxos em 

http://www.marchamundialdasmulheres.org.br
http://www.quilombos.ufpel.edu.br/uploads/publicacoes/NziXDy.pdf


132 

relação ao gênero. In: MICHELON, Francisca F.; SENNA, Nádia da Cruz; SILVA, Úrsula da 
(Org.).,Gênero, arte e memória, organização. Pelotas, 2010, p. 179-198. Disponível em: 
http://www.quilombos.ufpel.edu.br/uploads/publicacoes/NziXDy.pdf. Acesso em:11 de 
nov.2024. 
 
NUNES, Georgina Helena Lima. 100 anos de Paulo Freire, leituras de nossas histórias:  um 
ensaio autobiográfico sobre relações raciais. Revista Teias. Rio de Janeiro, v. 24, n. 75, p. 
336–348, 2023. DOI: 10.12957/teias.2023.78863. Disponível em: 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/revistateias/article/view/78863. Acesso em: 11 nov. 2024. 
 
NUNES, Georgina Helena Lima; SANTOS, Sales Augusto dos. Sistema de cuotas, fraudes e 
híper-racismo en Brasil. Revista Mexicana de Sociología, Ciudad de México, v. 81, n. 3, p. 
637-663, jul./set. 2019. 
 
OLIVEIRA, Adna Gomes de. Redemocratização brasileira e o efeito dos movimentos sociais 
no final da década de 1970 e início de 1980.  Pesquisa & Educação a distância. nº 8, 2021. 
 
OLIVEIRA, Ana Camila de. O que se cala: Os Direitos Humanos a partir do pensamento 
de Lélia Gonzalez. Dissertação. (Mestrado em Direitos Humanos e Sociedade),UFPE, 2022. 
 
PEREIRA, Amilcar Araujo; MAIA, Jorge Lucas; LIMA, Thayara Cristine Silva de. Os 
“rolês” do movimento negro brasileiro na atualidade, nas “pegadas” da educação. Revista do 
Instituto de Estudos Brasileiros,  n. 75, p. 162-183, 2020. 
 
PESAVENTO, Sandra Jatahy. Cidades visíveis, cidades sensíveis, cidades imaginárias. 
Revista Brasileira de História, vol. 27, nº 53. 2007. p.11-23. 
 
PINTO, Celi Regina Jardim. Uma história do feminismo no Brasil. São Paulo. Editora 
Fundação Perseu Abramo. 2003. 
 
RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Belo Horizonte. Letramento. 2017. 
 
ROCHA, Halitane. “Devolvam o pardo ao Movimento Negro” diz Carla Akotirene. Mundo 
Negro, 13 jun. 2023. Disponível em: 
https://mundonegro.inf.br/devolvam-o-pardo-ao-movimento-negro-diz-carla-akotirene/. 
Acesso em: 17 set. 2025. 
 
ROCHA, Aisha Sayuri Agata da. Florescendo entre o visível e o invisível: A presença e 
participação política das mulheres afro na Argentina. Dissertação. (Mestrado Direitos 
Humanos e Cidadania). UnB, 2023. 
 
ROVAI, Marta Gouveia de Oliveira. O direito à memória: a história oral de mulheres que 
lutaram contra a ditadura militar (1964 - 84). Revista Tempo e Argumento, Florianópolis, v. 
5, n.10, jul./dez. 2013. p. 108 - 132. 
 
ROVAI, Marta Gouveia de Oliveira. Osasco 1968: a greve no feminino e no masculino. 
2012. Tese (Doutorado em História Social) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 
Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2012.  
 
SILVA, Joselina. I Encontro Nacional de Mulheres Negras: o pensamento das feministas 

http://www.quilombos.ufpel.edu.br/uploads/publicacoes/NziXDy.pdf
http://www.quilombos.ufpel.edu.br/uploads/publicacoes/NziXDy.pdf
http://www.quilombos.ufpel.edu.br/uploads/publicacoes/NziXDy.pdf.%20Acesso%20em:11
https://mundonegro.inf.br/devolvam-o-pardo-ao-movimento-negro-diz-carla-akotirene/?utm_source=chatgpt.com
https://mundonegro.inf.br/devolvam-o-pardo-ao-movimento-negro-diz-carla-akotirene/?utm_source=chatgpt.com


133 

negras na década de 1980. In: O movimento de Mulheres Negras: escritos sobre os 
sentidos de democracia e justiça social no Brasil. Belo Horizonte. Nandyala, 2014. 
 
SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro: as vicissitudes da identidade do negro em 
ascensão social. Rio de Janeiro: Zahar. 2021 
 
STRECK, Danilo Romeu. Pesquisar é pronunciar o mundo. In: Dizer a sua palavra: 
educação cidadã, pesquisa participante e orçamento público. STRECK, Danilo Romeu; 
EGGERT, Elda; SOBOTTKA, Emili A. (ors.) São Leopoldo. Oikos,2023 
 
TELES, Maria Amélia de Almeida. Breve história do feminismo no Brasil. Editora 
Brasiliense.São Paulo.1993. 
 
UNEGRO. https://unegrosaopaulo.blogspot.com/p/conheca-unegro.html. Acesso em:24 de 
out. 2024 
 
VIOLA, Solon Eduardo Annes, BARREIRA, Clarananda, PIRES, Thiago Vieira. Direitos 
Humanos: de movimento social à proposta educativa. In: Fundamentos para a educação em 
direitos humanos. VIOLA, Solon Eduardo Annes. ALBUQUERQUE, Marina Z. de. (orgs). 
São Leopoldo. Sinodal. 2011. 

VIOLA, Solon Eduardo Annes. Direitos humanos no Brasil: abrindo portas sob neblina. In: 
Educação em Direitos Humanos: Fundamentos teórico-metodológicos. SILVEIRA, Rosa 
Maria Godoy , et al. – João Pessoa: Editora Universitária, 2007. 513p. 

VIOLA, Solon Annes. Políticas e educação em direitos humanos. In:SILVA, Aida Maria 
Monteiro. TAVARES, Celma (ors). Políticas e fundamentos da educação em direitos 
humanos. São Paulo. Cortez, 2010 
 
VIOLA, Solon. E. A.; ZENAIDE, Maria de Nazaré T. . Educação em Direitos Humanos na 
América Latina e Brasil: princípios e desafios em tempos de restrição de direitos. Revista 
Interdisciplinar De Direitos Humanos, v. 7, p. 85-105, 2019. Disponível em: 
https://www3.faac.unesp.br/ridh/index.php/ridh/article/view/661/282 
Links to an external site. 
 
SILVEIRA, Ramais de Castro. Neoliberalismo: conceito e influências no Brasil - de Sarney 
a FHC. Dissertação (Mestrado em Ciência Política), UFRGS, 2009. 
 
TEIXEIRA, Juliana. Trabalho Doméstico. São Paulo. Jandaíra, 2021. 
 

 

 

 

 

 

 

https://unegrosaopaulo.blogspot.com/p/conheca-unegro.html
https://www3.faac.unesp.br/ridh/index.php/ridh/article/view/661/282
https://www3.faac.unesp.br/ridh/index.php/ridh/article/view/661/282


134 

COAUTORAS 

 

Bruna Letícia dos Santos​

Cláudia Cristina Fin​

Eliane Maria Fernandes​

Eremi Fátima da Silva Melo​

Estela Balardin da Silva​

Juçara Quadros​

Karina Luiza dos Santos de Paula​

Micheles dos Santos Xavier​

Samanta Aurélia do Nascimento​

Sabrina Moreira da Silva  



135 

APÊNDICES 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

Título da Pesquisa: Educar em Direitos Humanos no Município de Caxias do Sul/RS: as 

experiências de militantes negras 

Pesquisadora: Rúbia Hoffmann Ribeiro 

Orientador: Danilo Romeu Streck 

Instituição: Universidade de Caxias do Sul (UCS)  

Programa: Programa de Pós-Graduação em Educação – Linha de Pesquisa: História e 

Filosofia da Educação  

Descrição da Pesquisa 

O presente estudo busca investigar como a sistematização das experiências de mulheres 

militantes negras podem contribuir para a Educação em Direitos Humanos em Caxias do Sul. 

Procedimentos 

A participação consiste em: questionário de pesquisa, entrevista semi-estruturada e diálogos 

coletivos. Cada atividade terá duração aproximada de 1h e 30min. 

Riscos e Benefícios 

•​ Riscos: A pesquisa pode gerar desconforto emocional ao abordar temas sensíveis, 

como as experiências de racismo, sexismo ou outras que as participantes podem ter 

vivenciado. Caso surja algum desconforto ao relatar essas experiências, as participantes têm 

total liberdade para interromper a atividade a qualquer momento. Além disso, a pesquisa pode 

demandar mais tempo do que o inicialmente previsto, o que pode impactar nas atividades 

diárias das participantes. As etapas da pesquisa podem causar incômodos ou cansaço. Os 

resultados finais também podem ser diferentes das expectativas iniciais das envolvidas. Existe 

ainda o risco de quebra de confidencialidade, o que poderia comprometer a privacidade das 

participantes. Para minimizar esse risco, as informações serão acessadas apenas pela equipe 

do projeto (pesquisadora responsável e orientador). A metodologia adotada, centrada na 

pesquisa participativa, busca reduzir alguns desses riscos, pois envolve as participantes em 

todas as fases do processo, desde o registro das experiências até as interpretações, sínteses e 

conclusões. Isso contribui para maior transparência e cuidado com o bem-estar de todas as 



136 

pessoas envolvidas. Antes do início da pesquisa, as participantes serão plenamente informadas 

sobre os objetivos do estudo, as etapas envolvidas, os possíveis desconfortos e o tratamento 

de suas informações. Também serão esclarecidas sobre o fato de que a participação não 

implicará nenhum custo, embora seja garantido o ressarcimento de quaisquer despesas 

decorrentes da pesquisa. Por fim, as participantes terão acesso aos resultados da pesquisa e ao 

Termo de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE) sempre que solicitarem. 

•​ Benefícios: Sua participação permitirá o registro histórico de suas lutas e conquistas, 

contribuindo para o reconhecimento da militância negra feminina e da educação em Direitos 

Humanos no município de Caxias do Sul. Além disso, este estudo poderá servir como 

referência para outras mulheres e comunidades em contextos semelhantes. 

Confidencialidade e Privacidade 

As informações compartilhadas serão tratadas com rigoroso sigilo e confidencialidade. O 

anonimato das participantes será mantido em todas as publicações e apresentações decorrentes 

do estudo, exceto nos casos em que o reconhecimento for consentido por todas as envolvidas.  

Participação Voluntária e Direito de Retirada 

Sua participação é inteiramente voluntária, e você poderá desistir ou interromper sua 

participação a qualquer momento, sem qualquer prejuízo. Caso opte por se retirar, seus dados 

não serão utilizados no estudo. Não está previsto nenhum tipo de pagamento pela sua 

participação na pesquisa, bem como, você não terá nenhum custo com respeito aos 

procedimentos envolvidos, contudo, está garantido o ressarcimento de quaisquer despesas 

decorrentes da pesquisa que porventura você possa vir a ter. 

Todo procedimento envolvendo as participantes da pesquisa a ser desenvolvido será iniciado 

após a aprovação do Comitê de ética em Pesquisa (CEP) da Universidade de Caxias do Sul 

(UCS). O Comitê de Ética em Pesquisa com Seres Humanos da UCS (CEP-UCS) é um 

colegiado criado para defender os interesses dos participantes da pesquisa em sua integridade 



137 

 e dignidade e para contribuir para o desenvolvimento da pesquisa dentro de padrões éticos. 

Dados do CEP/UCS: Rua Francisco Getúlio Vargas, n° 1130, Bloco S, Sala 405, Campus sede 

da UCS, Caxias do Sul, RS. Telefone: 3218-2829. Horário: das 8h às 11h30 e das 13h30 às 

18h. E-mail: cep-ucs@ucs.br. 

Guarda e Descarte de dados 

Os dados e informações coletados durante a pesquisa serão armazenados de forma segura, 

com acesso restrito à equipe do projeto (pesquisadora responsável e orientador). A guarda dos 

dados será realizada em arquivos digitais, em sistemas de armazenamento seguros em 

pendrive e notebook. Os dados serão mantidos pelo prazo mínimo de 5 anos após a conclusão 

da pesquisa. Durante esse período, as participantes poderão solicitar o acesso às informações 

que lhes dizem respeito. Após o período de guarda, os dados serão descartados de forma 

segura, com a exclusão permanente de arquivos, garantindo que nenhuma informação pessoal 

ou confidencial seja acessada ou utilizada indevidamente. 

Dados pesquisadora 

Caso tenha dúvidas, poderá entrar em contato com o pesquisador responsável, Rúbia 

Hoffmann Ribeiro, pelo telefone 54 99206-6939, endereço Olavo Bilac, bairro Rio Branco, nº 

36, ap.203, Caxias do Sul, e/ou pelo e-mail rhribeiro1@ucs.br. 

Esse Termo é emitido em duas vias, sendo que a participante receberá uma via 

assinada e rubricada, enquanto a segunda via será destinada para os pesquisadores.  

__________________________________ 
Assinatura da pesquisadora responsável 

 
          Data: ________/_______/_______ 

 
Declaração de Consentimento 

Eu,_______________________________________________________, declaro que 

compreendi os objetivos, procedimentos, riscos e benefícios da pesquisa e que esclareci 

minhas dúvidas. Assim, aceito participar da pesquisa. 

_________________________________ 
Assinatura da participante 
 
      Data: ________/_______/_______ 

 
 
 
 

 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

mailto:cep-ucs@ucs.br
mailto:rhribeiro1@ucs.br


138 

Título da Pesquisa: Educar em Direitos Humanos no Município de Caxias do Sul/RS: as 

experiências de militantes negras 

Pesquisadora: Rúbia Hoffmann Ribeiro 

Orientador: Danilo Romeu Streck 

Instituição: Universidade de Caxias do Sul (UCS)  

Programa: Programa de Pós-Graduação em Educação – Linha de Pesquisa: História e 

Filosofia da Educação  

Descrição da Pesquisa 

O presente estudo busca investigar como a sistematização das experiências de mulheres 

militantes negras podem contribuir para a Educação em Direitos Humanos em Caxias do Sul. 

Procedimentos 

A participação consiste em: questionário de pesquisa, entrevista semi-estruturada e diálogos 

coletivos. Cada atividade terá duração aproximada de 1h e 30min. 

Confidencialidade e Privacidade 

Eu, Rúbia Hoffmann Ribeiro, declaro para os devidos fins que a participante abaixo 

identificada foi devidamente informada sobre os objetivos da pesquisa, sobre o uso de suas 

informações pessoais e sobre a possibilidade de manter sua identidade em sigilo. 

Contudo, após o esclarecimento de todas as informações pertinentes, a participante 

manifestou de forma livre e espontânea, o desejo de abrir mão do anonimato e autorizar 

expressamente o uso de seu nome verdadeiro na referida pesquisa. 

Tendo em vista a importância desta pesquisa para o enfrentamento da invisibilidade 

historicamente imposta à história, à presença e ao protagonismo de mulheres negras e 

militantes sociais na cidade de Caxias do Sul, e com o objetivo de promover o registro dessas 

trajetórias de vida — tão significativas para a história de luta e conquista de direitos humanos 

no território —, bem como de fomentar a representatividade e a autoestima de mulheres 

negras, fica acordado entre a pesquisadora e as participantes a não adoção do anonimato, 

sendo consentida a utilização dos nomes verdadeiros das participantes.  



139 

Essa escolha também se alinha ao caráter participativo e testemunhal da pesquisa, permitindo 

que as participantes sejam reconhecidas como autoras de suas próprias histórias, experiências 

e contribuições.  

Declaro, ainda, que todas as participantes foram informadas de que poderão, a qualquer 

momento, solicitar a retirada de seus nomes da pesquisa, caso assim desejem, conforme os 

princípios éticos que regem a pesquisa com seres humanos. 

 

__________________________________ 
Assinatura da pesquisadora responsável 

 
          Data: ________/_______/_______ 

 
 
Declaração de Consentimento 

Eu,_______________________________________________________, declaro que 

compreendi os objetivos, procedimentos, riscos e benefícios da pesquisa e que esclareci 

minhas dúvidas. Assim, aceito abrir mão do anonimato na pesquisa acima referida, permitindo 

o uso do meu nome verdadeiro. 

 
_________________________________ 

Assinatura da participante 
 
 Data: ________/_______/_______ 

 
 
 
 

 



140 

TERMO DE AUTORIZAÇÃO DE USO DE IMAGEM 

  

Eu,_______________________________________________________,declaro por 

meio deste termo, que autorizo o uso de imagem na pesquisa de campo referente ao 

projeto/pesquisa “Educar em Direitos Humanos no Município de Caxias do Sul/RS: as 

experiências de militantes negras” desenvolvida pela aluna do mestrado em educação Rúbia 

Hoffmann Ribeiro, da Universidade de Caxias do Sul. Fui informado(a) que poderei 

consultá-la a qualquer momento que julgar necessário através do e-mail rhribeiro1@ucs.br. 

Afirmo que aceitei participar por minha própria vontade, sem receber qualquer 

incentivo financeiro ou ter qualquer ônus e com a finalidade exclusiva de colaborar para o 

sucesso da pesquisa. Fui informado(a) dos objetivos estritamente acadêmicos do estudo. 

  

   

Caxias do Sul, ___ de _____________ de 2025. 

  

 

Assinatura do(a) participante 

 

 

Assinatura do responsável 

   

  

  

  

  

  

  

  


	 
	1.​ INTRODUÇÃO  
	2.​REVISÃO DE LITERATURA  
	Tabela 1 - Conjunto de Descritores 1 
	Tabela 2 -  Pesquisas Selecionadas 1 
	 
	Tabela 3 - Conjunto de Descritores 2 
	Tabela 4 - Pesquisas Selecionadas 2 

	3.​INTERSECCIONALIDADES: A PARTICIPAÇÃO FEMININA NEGRA NOS MOVIMENTOS SOCIAIS E NA LUTA POR DIREITOS HUMANOS NO BRASIL 
	4.​EDUCAÇÃO EM DIREITOS HUMANOS EM UMA PERSPECTIVA ANTIRRACISTA 
	5.​CAMINHOS TEÓRICO-METODOLÓGICOS      
	 
	5.1 MOBILIZANDO O CAMPO 
	FIGURA 1 - Notícia Jornal Pioneiro sobre Diretas Já em Caxias do Sul em 25/04/1984 
	FIGURA 2- Ato político em frente à Catedral na Praça Dante Alighieri, s/d. 

	5.2 MOVIMENTOS DA PESQUISA 
	Tabela 5 - Roteiro para entrevistas 
	FIGURA 3 - Desenho Metodológico. 



	6.​A EXPERIÊNCIA DE SER UMA MILITANTE NEGRA EM CAXIAS DO SUL -  “NÓS POR NÓS” 
	6.1 BRUNA  - “UM LUGAR QUE NÃO PERMITIA A MINHA EXISTÊNCIA”  
	FIGURA 4: Bruna junto ao Coletivo Criadoras Negras. 

	6.2 MICHELE XAVIER - “EU FUI ACUSADA DE NÃO SER BRANCA” 
	FIGURA 5: Michele fala na Câmara de Vereadores. 

	6.3 ESTELA - “JUNTAS PARA FAZER ACONTECER” 
	 

	6.4 EREMI - “APRENDER A SE DEFENDER” 
	FIGURA 6: Eremi conduz o ato político-cultural do dia 8 de março de 2020. 


	 
	6.5 ELIANE - “PRECISAMOS TER A CORAGEM DE ASSUMIR A NOSSA NEGRITUDE” 
	FIGURA 7: Eliane conduz atividade para comunidade escolar sobre saúde e corpo. 

	6.6 JUÇARA - “CAVAR ESPAÇOS PARA PODER ESTAR NA LUTA”  
	FIGURA 8: Notícia da morte de José Maria. 
	FIGURA 9: Juçara no movimento Ele Não. 

	6.7 SABRINA - SE SENTIR PARTE DA CIDADE 
	FIGURA 10: Sabrina modelo na exposição Pele. 

	6.8 KARINA - “UM MOVIMENTO QUE ME AJUDA A PENSAR MINHAS DORES” 

	 
	FIGURA 11: Karina fala em ato sobre a morte de Marielle Franco em 2018. 
	6.9 - SAMANTA - “TEM QUE SE REINVENTAR TODO DIA PARA SER UMA MULHER NEGRA” 

	A partir do relato de Samanta sobre os aprendizados da militância podemos perceber um senso de coletividade, quando ela fala sobre poder “ajudar muitas pessoas”, indo muito além de questões materiais, mas no reconhecimento dessas pessoas enquanto sujeitos de direitos. 
	FIGURA 12: Samanta ato na Praça Dante Alighieri. 
	6.10 CLÁUDIA - “PENSAR AS RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS NO LUGAR DE FUTURO” 
	FIGURA 13: Cláudia.  
	 


	7.  ENCONTRO COLETIVO -  “O IMPORTANTE DO COLETIVO E DOS MOVIMENTOS É  A GENTE SE RECONHECER NO OUTRO”. 
	FIGURA 14: Gráfico universo temático codificado. 

	8.​“CONSTRUIR POSSIBILIDADES DE LIBERDADE” 
	8.1 DIREITOS HUMANOS E MOBILIZAÇÃO POLÍTICA - “CAXIAS DO SUL PRECISARIA SE DESVELAR”.  
	8.2 APRENDIZAGENS EM DIREITOS HUMANOS - “A GENTE TENTA FACILITAR O CAMINHO PARA O FUTURO”. 
	FIGURA 15: Estela participa de intervenção artística sobre violência contra a mulher. 
	FIGURA 16: Intervenção artística na Praça Dante Alighieri. 
	FIGURA 17: Batucada e faixas feministas ocupam Parque Getúlio Vargas. 
	FIGURA 18: Eliane dança em ato político-cultural em 2020. 
	FIGURA 19: Ato em solidariedade às vítimas do Covid e arrecadação de alimentos. 
	FIGURA 20: Campanha virtual pelo isolamento social durante a pandemia. 
	 
	FIGURA 21: Bruna conduz protesto na descida da Júlio de Castilhos. 
	FIGURA 22: Karina conduz protesto na rua Garibaldi em direção à rua Sinimbu. 
	FIGURA 23: Juçara e Karina na Praça Dante Alighieri. 
	FIGURA 24: Atividade no bairro Monte Carmelo, Samanta ao centro, Eremi primeira abaixada. 
	 


	CONSIDERAÇÕES FINAIS 
	REFERÊNCIAS 
	APÊNDICES 



